اراية للفرو أعانيا المناواتية Similar South (University) ر شیمی میران ۱۳۱۵

المارية مراد المارية المارية مراد المارية المارية المارية المارية



سرشناسه: ابن کمونه، سعدبن منصور ـ ۶۸۲ ق.

عنوان و پدیدآور: ازلیة النفس و بقائها/ تألیف ابن کمونه: تصحیح و مقدمه انسسیه برخبواه: مقدمه انگلیسسی زایینه اشمتیکه، رضا پورجوادی

مشخصات نشر: تهران، کتابخانه، موزه و مرکز اسناد مجلس شورای اسلامی، ۱۳۸۵.

مشخصات ظاهری: هشتاد و شش، ۲۳۷ و 8 ص: نمونه،

شابك: 3-51-6690-964

يادداشت: فيها

یادداشت: کتابنامه: ص.[۲۳۱] ـ ۲۳۷.

يانداشت: تمايه.

موضوع: ابن كمونه سعدين منصور، ـ ۶۸۳ ق. ـ سرگذشتنامه.

موضوع: نفس (فلسفه) \_ متون قديمي تا قرن ١٠٤.

موضوع: فلسفة اسالامي.

شناسنامه افزوده: برخواه، انسیه

شناسنامه افزوده: اشمتیکه، زایینه

شناسنامه افزوده: Sctmidtke, Sabine

شناسنامه افزوده: پورجوادی، رضا

شناسنامه افزوده: کتابخانه، موزه و مرکز اسناد مجلس شورای اسلامی.

ردوبندی کنگره: ۴ الف/ BBRA.۳

رده بندی دیویی: ۱۸۹/۱

شماره کتابخانه ملی: ۳۶۷۰۶ ـ ۸۵ مـ

# أزلية النفس وبقائها

تأليف: ابن كمّونه

تصحيح و تحقيق و مقدمه: انسيه برخواه

مقدمه انگلیسی: پروفسور زابینه اشمیتکه و رضا پورجوادی

shiabooks.net

کتابخانه، موزه و مرکز اسناد مجلس شورای اسلامی



#### کتابخاند، موزه و مرکز استاد مجلس شورای اسلامی

## ازلیة النفس و بقائها تصحیح و تحقیق و مقدمه: انسیه برخواه

**حروف زن:** مرکز پژوهش ص**فحه آرا:** فاطمه بوجار **نمونه خوان:** مهری خلیلی **قلیمهای استفاده شده:** لوتوس، بدر، **یاقوت**، Times

> فاظر چاپ: نیکی ایوبیزاده ایتوکرافی: پارسیان چاپ: چاپخانه فرشیوه د تبت: 
>
> پاپ اول: زمستان ۱۲۸۵ خ ثبت :

تمامی حقوق چاپ و نشر این اثر در انحصار کتابخانه، موزه و مرکز اسناد مجلس شورای اسلامی است. شایک: ۲ ـ ۵۱ ـ ۶۶۹۰ ـ ۹۶۳

انتشارات و توزیع: میدان بهارستان، کتابخانه، موزه و مرکز اسناد مجلس شورای اسلامی تلفن: ۸ ـ ۲۲۱۲۰۹۱۱، ۳۲۱۲۷۸۰۳ دورنگار: ۳۲۱۲۰۹۱۹ مرکز پژوهشی: خیابان انقلاب، بین خیابان دانشگاه و ابوریحان، ساختمان فروردین، طبقه هفتم تلفن: ۴۶۲۰۸۵۶۶ ۴۶۲۰۸۵۶۸ دورنگار: ۶۶۲۰۲۵۸۶

## به تام خداوند مهرگستر مهربان

امروزه یکی از نشانه های فخامت و قدمت فرهنگ و تمدن ملت ها آثار ملمی بازمانده از پیشینیان آن ملت است و توجّه، نگاهداری و بهرهبرداری از این آثار به عنوان شاخصه ای مهم در میزان توسعه یافتگی کشورها و فرهیختگی ملّت ها به شمار می رود. در این میان نسخ خطی و اسناد تاریخی و ملّی، جایگاه ویژه ای دارند. کتابخانهٔ مجلس شورای اسلامی ضمن تلاش برای روزآمدی و توجّه به تجهیزات مدرن و شیره های توین اطلاع رسانی، از پرداختن به این گنجینه های ارزشمند نیز خافل نبوده است و در کنار نگهداری و تهیهٔ نسخ خطّی، تلاشهایی نیز در زمینهٔ تصحیح و احیای آنها داشته است. اثر حاضر، آذایة النس و بقاتها، تألیف این کمّوته است که به کوشش دانشور گرامی سرکار خانم انسیه برخواه تصحیح و تحقیق شده، و اینک به پیشگاه شما خوانندهٔ اندیشمند عرضه می شود.

سیّدمحندعلی احمدیابهری رئیس کتابخانه، موزه و مرکز اسناد مجلس شورای اسلامی

تهديم نه، ندر و مادر عزيزم

از رهگیذر خاک سیر کیوی شما بود هـر نافه که در دست نسیم سحر افتاد

# فهرست مطالب

| ى <b>قۇمة مصن</b> گح                          |
|-----------------------------------------------|
| شرح <del>حال ابن کموینه</del>                 |
| اساتید و شاکردان یانزد                        |
| اعتقادات ديني ابنكمونه                        |
| آثار ابنكمونه هجد                             |
| آراء و اندیشههای اینکمونه                     |
| تناسخ                                         |
| الحصار نوع انسائی در قرد                      |
| امتناع صدور بسيط از علت مرکب                  |
| ازليت نفس                                     |
| تجرد نفوس حیوانی بیبید بهل و هشت              |
| شبهه تعدد واجب معروف به شبههٔ این کمونه       |
| شبهة جذر أصم                                  |
| درون ما یهٔ مقاله ازلیةالتقس و بقالها شصت و د |
| قصل اول: در بیان شرح اسم نفس                  |

| فصل دوم: در اثبات وجود نفس انسان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| فصل سوم: در واجب و ممکن و انقسام موجود به آندو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| فصل چهارم: در اینکه واجبانوجود هیچگاه معدوم نمیشود شصت و پنج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| فصل پنجم؛ در بیان اینکه نفس انسان قدیم است فصل پنجم؛ در بیان اینکه نفس انسان قدیم است                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| قصل ششم: در بیآن اینکه هر ممکن قدیم دارای علتی قدیم است                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| فصل هفتم: در بیان اینکه عدم معلول از عدم علتش منفک نمیشود                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| فصل هشتم: در بیان اینکه هر ممکنی در سلسله احتیاج به واجبالوجود لذاته منتهی میشود شصت و هفت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| فصل نهم؛ در ترتیب مقدمات مذکور یا مقدمات بدیهی دیگر برای اثبات ابدیت نفس انسان شصت و هشت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| قصل دهم: در بیان دلایل قائلان به ابدیت نفس قصل دهم: در بیان دلایل قائلان به ابدیت نفس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| the state of the s |
| درون ما ية مقالة النفس لبست بمزاج البدن و الاكانئة عن مزاج البدن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| فصل اول: در بیان عدم حاجت به نصور ماهیت و حقیقت نفس و مزاج هفناد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| فصل دوم: در پیان شرح اسم نفس و اثبات وجود آن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| فصل سوم: در بیان حقیقت مزاج به وجهی که حکما بر آن اتفاق نظر دارند                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| فصل چهارم: در بیان مراتب وجود اشیام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| قصل پنجم: در بیان آینکه علت حادث زمانی، حادث زمانی است                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| قصل ششم: در بیان اینکه علت وجود حادث زمانی مرکب است هفتاد و سه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| قصل هفتم: در بیان اینکه اگر علت مرکب باشد معلول آن نیز مرکب خواهد بود هفتاد و سم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| قصل هشتم: در بيان ايبكه مركب بودن نفس محال است                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| فصل نهم: در ترتیب مقدمات مذکور برای اثبات اینکه نفس عین مزاج یا معلول مزاج نیست هفتاه و شش                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| فصل دهم و بازدهم: در بیان تشکیکهای معاندان بر مقدمات برهان و جواب از تشکیکها هنتاه و هفت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| درون ما بهٔ رسالهٔ أبديةالنفس و قدمها و بساطتها هفتاد و هشت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| مقایسهٔ رسالهٔ ابدیهٔ النفس و قدمها و بساطتها با رسالهٔ ازلیهٔ النفس و بقائها هشتاد و یک                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| معرِّض نسخ و روش تصبحيح مترز                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |

|                                                    | رساله في ازنيه النفس و بقانها                                                                                                                                                                                            |
|----------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۸۹ , .                                             | رسالة في أرَّئية النفس و بقائها                                                                                                                                                                                          |
| ۹۱                                                 | الفصل الأوِّل: في قول الشارح لمعنى اسم النفس                                                                                                                                                                             |
| ٠. مه                                              | الفصل الثاني: في إثبات وجود نفس الإنسان                                                                                                                                                                                  |
| ነ•ፕ.                                               | الفصل الثالث: في الواجب و الممكن و انقسام الموجود إليهما                                                                                                                                                                 |
| ۱۰۹.                                               | الفصل الرابع: في أنّ واجب الوجود لا يعدم أبدأ                                                                                                                                                                            |
| 11+.                                               | الفصل الخامس؛ في أنّ نفس الإنسان قديمة                                                                                                                                                                                   |
| 171.                                               | الفصل السادس: في أنَ لكلُ ممكن قديم علَّة قديمة                                                                                                                                                                          |
| ۱۲۰.                                               | الفصل السابع: في أنَّ عدم المعلول لاينفك عن عدم علَّته                                                                                                                                                                   |
| ۱ <b>۳۲</b> ,                                      | القصل الثامن؛ في أنْ جميع الممكنات ينتهي في سلسلة الحاجة إلى واجبالوجود لذاته                                                                                                                                            |
| ۱۳۵ .                                              | الفصل التاسع: في ترتيب هذه المقدّمات مع مقدّمات أخرى بديهية لينتج أنّ نفس الإنسان لاتعدم .                                                                                                                               |
| ۱۳۸ .                                              | الفصل العاشر: في ذكر ما وقفت عليه من حجج القائلين بأبديَّة النفس الإنسانية ليتبيَّن                                                                                                                                      |
|                                                    |                                                                                                                                                                                                                          |
| 144 .                                              | مقالة في أنَّ النفس ليست بمزاج البدن و لا كاثفة عن مزاج البدن                                                                                                                                                            |
|                                                    | مقالة في أنَّ النفس ليست بمزاج البدن و لاكاثفة عن مزاج البدن                                                                                                                                                             |
| 161.                                               |                                                                                                                                                                                                                          |
| 161 .<br>167 .                                     | فصل ١: [ في أنَّه لاحاجة إلى تصوّر مهيّة النفس و المزاج و حقيقتهما ]                                                                                                                                                     |
| 161 .<br>167 .<br>166 .                            | فصل ١: [في أنّه لاحاجة إلى تصوّر مهيّة النفس و المزاج و حقيقتهما ]                                                                                                                                                       |
| 161 .<br>164 .<br>166 .                            | فصل ١: [في أنّه لاحاجة إلى تصوّر مهيّة النفس و المزاج و حقيقتهما]                                                                                                                                                        |
| 161.<br>167.<br>160.<br>160.                       | فصل ١: [في أنّه لاحاجة إلى تصوّر مهيّة النفس و المزاج و حقيقتهما]                                                                                                                                                        |
| 101.<br>107.<br>100.<br>100.                       | فصل ١: [في أنه لاحاجة إلى تصوّر مهيّة النفس و المزاج و حقيقتهما] فصل ٢: [في بيان شرح اسم النفس و [ثبات وجوده] فصل ٣: [في بيان حقيقة المزاج على الوجه المتفّق عليه في ما بين الحكماء] فصل ٣: [في بيان مراتب وجود الأشياء] |
| 101 .<br>107 .<br>100 .<br>104 .<br>161 .          | فصل ١: [في أنه لاحاجة إلى تصوّر مهيّة النفس و المزاج و حفيقتهما]                                                                                                                                                         |
| 101 .<br>107 .<br>100 .<br>104 .<br>161 .<br>161 . | فصل ١: [في أنه لاحاجة إلى تصوّر مهيّة النفس و المزاج و حقيقتهما ]                                                                                                                                                        |
| 101 . 107 . 100 . 100 . 101 . 161 . 161 . 161 .    | فصل ١: [ في أنه لاحاجة إلى تصوّر مهيّة النفس و المزاج و حقيقتهما ]                                                                                                                                                       |

# دوازده / أزلية النفس و بقائها

| 19T  |            |   |  |   |   |   |    |   | النفس و بقائها و بساطتها |   |   |       |   |  |   |     |  |    |  |   |   | <b>]</b> ] . | رسالة فى أبدية ا |  |   |   |   |   |      |   |   |     |       |   |       |   |   |       |   |                |     |    |       |     |    |    |     |    |            |        |     |    |    |   |
|------|------------|---|--|---|---|---|----|---|--------------------------|---|---|-------|---|--|---|-----|--|----|--|---|---|--------------|------------------|--|---|---|---|---|------|---|---|-----|-------|---|-------|---|---|-------|---|----------------|-----|----|-------|-----|----|----|-----|----|------------|--------|-----|----|----|---|
| ٧, ٥ | <b>ì</b> , | - |  | • |   | • |    | • | •                        |   |   |       |   |  | • |     |  |    |  |   |   |              |                  |  |   |   | • |   | <br> |   | • | - 1 | <br>• | • |       | • |   | <br>• |   |                | - ( | لی | Ł     | ي   | ;L | 4  | 4.5 |    |            | ,<br>, | ير  | ىو |    | Ē |
| **1  | ٢,         |   |  |   |   |   |    | - |                          |   |   | <br>- | • |  |   |     |  | ٠. |  |   | - |              | -                |  |   | - |   |   |      | - | - |     | <br>• |   |       |   |   |       |   |                |     |    |       |     |    |    |     |    | ٠.         | ŀ      | ٨   | يه | عا | į |
| ¥ ተረ | >          |   |  |   |   |   |    |   |                          | - |   | <br>  |   |  |   |     |  |    |  |   |   |              | 4.               |  | - |   |   | - | <br> | - | - | . , |       |   |       |   | - |       | - | <br>. <b>-</b> |     |    |       |     |    |    |     |    | . <b>.</b> | և      | 4   | ij |    |   |
| 446  | >          |   |  |   | • |   |    |   | •                        |   |   |       |   |  |   | ٠.  |  |    |  |   |   | -            |                  |  | • |   |   |   |      |   |   |     |       |   |       |   | - | <br>• |   |                |     | •  |       |     |    |    |     |    | Į.         | ٠.     | ياد | 5  |    |   |
| 117  | ٧.         |   |  | • |   |   |    |   |                          |   |   |       | - |  |   |     |  |    |  |   |   | -            |                  |  |   |   |   |   |      |   |   |     |       | - | <br>• |   |   |       |   | <br>•          |     | -  | <br>- | ے ۔ | ئر | ر. | طة  | صا | ۱,         | ان     | S;  | وا |    |   |
| የምነ  | ١.         | - |  | - |   |   | ٠. |   |                          |   | • | <br>- |   |  | - | - , |  |    |  | , |   |              |                  |  |   |   |   |   |      | • | - |     | <br>- | - |       |   |   |       |   |                |     |    | <br>• |     |    |    |     |    |            | 4      | ام  | Ļ  | בו | ک |

## مقدّمة مصحّح

در این مقدمه سعی بر آن داریم که پیرامون شرح حال، آراء و آثار ابنکمونه سخن گفته و در انتها به معرفی رسالات و توضیح مختصر فصول آنها و شیوهٔ تصحیح متن بپردازیم:

## شرح حال ابن كموينه

عزائدولة ابوالرضا سعدبن نجم الدولة منصوربن سعدبن كمونه فيلسوف، منطقى و چشم پزشك كه در زمان فرمانروايي مغولان در قرن هفتم در بغداد مي زيست. ابرخي نويسندگان، نياى او هبة اللهبن كمونه را از فيلسوفان يهودى معاصر ابن سينا و ابوريحان بيروني و ابوالخير خمار شمرده اندالا، اما در منابع كهن به اين مطلب اشارهاى نشده است. با اينهمه خود وى در كتاب البلدان ذيل شهر قزوين، از «ابوالقاسمين هبة الله كموني» به عنوان جدً پنجم خود نام برده است؟.

از محل و تاریخ تولد و شرح حال ابن کمونه اطلاع دقیقی در دست نیست. تنها منبع

<sup>1.</sup> تنقيح الابتحاث للمثل الثلاث. ص xt؛ تلخيص مجمع الآد اب في معجم الألقاب، ج ؟، ص ١٥٩.

٢. الذريعة الي تصانيف الشيعة، ج٢، ص ٢٨٤.

٣. فهرس مخطوطات دارالكتب الظاهرية, ص ١٥.

مهم و قابل توجهی که دربارهٔ زندگی و احوال او موجود است، کتاب الحوادث الجامعة منسوب به ابنفوطی است. ۱ مصنف در این اثر ذیل حوادث سال ۶۸۳ چنین آورده: «در این سال بین مردم شایع شد که عزالدولهٔ بن کمونه یهودی کتابی با نام الابحاث عن الملل الثلاث تأليف كرده كه در آن از نبوت بحث كرده و متعرض مطالبي شده كه از ذكر آن به خدا پناه میبریم. پس مردم بر علیه او شورش کردند و اجتماع کرده تا به خانهٔ وی هجوم برند و او را به قتل رسانند. امیر تمسکای شحنه عبراق و مجدالدیسزبن اثمیر و جماعتي از امرا به سوي مدرسة مستنصريه رفتند و از قاضيالقضاة و مدرسين مدرسه خواستند که در این باره تحقیق و بررسی کنند و همچنین ابنکمونه را خواستند، ولی او ناپدید گشته بود. اتفاقاً آن روز، جمعه بود و قاضیالقضاة برای ادای نماز میرفت که مردم مانع وی شدند و او به مدرسه مستنصریه بازگشت. ابناثیر به میان جمعیت رفت تا آنان را آرام کند، اما مردم او را دشنام داده و به جانبداری از ابنکمونه و دفاع از او متهم کردند. شحنهٔ عراق فرمان داد در میان جمعیت ندا کنند که روز بسعد بسرای سسوزانسدن ابن کمونه در خارج شهر حاضر شوند. مردم از شنیدن این خبر آرام گرفته و متفرق شدند. و بعد از آن هیچ یادی از اینکمونه نشد. اینکمونه را هم در صندوقی نهاده به حله نزد فرزندش، که در آنجا کاتب بود، فرستادند و او در آن شهر بود و پس از چندی همانجا وفات يافت آه.

۱. سید مصطفی جواد این اثر را در ۱ ۱۳۱ ق در بغداد منتشر کرد و آن را به این فوطی نسبت داد، اما در صفاله خود دربارهٔ این فوطی در دائرهٔ اثمعارف از این رأی بازگشته و جنین اظهار نظر کرده است که مؤلف این کتاب این فوطی نبوده و باید دربارهٔ مصنف آن تحقیق و بررسی شود (۴۰ حوظی این المحرومة علی کتاب شفیح الابحاث للمثل الثلاث، ص ۲۳).

٣. او فيها [سنة ثلاث و ثمانين و سنمائه]، اشتهر ببغداد أن هزائدولة بمن كمونةائيهودي صنف كتاباً سماً الابحاث عن المملل الثلاث، تعرض فيه بذكر النبوات و قال ما نعوذ بالله من ذكره، فنار العوام و هاجوا و اجتمعو، لكبس داره و فتله، فركب الامير تمسكاي شحنة العراق و مجدالدين بن الاثير و جماعة الحكام إلى المدرسة المستنصرية و استدعوا قاضي الفضاة والمدرسين لتحقيق هذه الحال، و طلبوا ابن كمونه، فاختفى و اتبغق ذلك

ابن قوطی همچنین در تلخیص مجمع الآداب فی معجم الالقاب ، ابن کمونه را مردی ادیب، فیلسوف، منطقی و ریاضی دان دانسته که طالبان علم به او روی می آوردند. وی چندان شهرت داشته که ابن فوطی از او درخواست میکند چیزی بنویسد که زینت بخش کتابش باشد و ابن کمونه برای او ابیاتی می فرستد:

«... و لم يتفق لى الاجتماع بخدمته للمرض الذى عرض لى و كتبتُ الى خدمته ألتمس شيئاً من فوائده لأطرز به كتابى فكتب لى مع صاحبنا و صديقنا شمس الدين سحمدبن أبسى الربيع الحاسب المعروف بالحشف سنة ثلات و ثمانين و ستمانه:

و لاتُسولِهِ من لايكون له الهلأ و يقبله النقصان من عقله جهلاً و لا تطلبن الفضل من ناقص أصلاً». «صنالعلم عن أهل الجهالة دائماً فيورثه كسبراً و منقتاً و شيرةً فكن أيداً من صونه عنه جناهلاً

ابن فوطی در اثر مذکور، وفات ابن کمونه را سال ۶۸۳ در حله ذکر کرده است<sup>۲</sup>. بوخی منابع ۲ سال وفات او را ۶۷۶ دانسته اند که مسلماً اشتباه است، زیرا تاریخ تألیف بعضی از کتابهایش بعد از این تاریخ است.

#### اساتید و شباکردان

از اساتید و شاگردان ابن کمونه اطلاعی در دست نیست، آنچه مسلم است اینست که

 $<sup>\</sup>rightarrow$ 

اليوم يوم جمعة، فركب فاضى الفضاة للصلاة فعنده العوام فعاد إلى المستنصرية، فخرج ابن الاثبر ليسكن العوام فأسمعوه قبيح الكلام و نسبوه إلى النعصب لابن كمونة والذب عنه، فأمر الشحنة بالنداء في بغداد بالمباكرة في غد إلى ظاهر السور لاحراق ابن كمونة، فسكن العوام و لم يتجدد بعد ذلك له ذكر، و أما ابن كمونه فانه وضع في صندوق مجلد و حمل إلى الحلة و كان ولده كاتباً بها فأقام أياما و توفي هناك. اللحو ادث الجاهمة و الشجارب النافعة في المانة السابعة، ص ٤٣١.

ا. تلخيص مجمع الآداب في معجم الألقاب، ج ٢، صص ١٥٩ ـ ١٥١.
 ٣. همان، ص ١٩١.
 ٣. كشف الظنون عن لسامي الكتب و الفنون، ج ١، ص ٩٥.

او فلسفه را از استاد فرانگرفته، بلکه خود کتب گذشتگان از جمله این سینا، مسکویه، ابوالبرکات بغدادی، فخرالدین رازی، امام محمد غزالی و ... را مطالعه کرده است. وی در ضمن مقالهٔ ازلیه النفس و بفانها دلیلی راکه مسکویه به نقل از افلاطون برای اثبات بقاء نفس اقامه کرده، نقل میکند و میگوید:

\* [مسكویه ] این ادله را در الفوزالاصغر از افلاطون نقل كرده و من آنرا آنگونه كه شایسته است نمی فهمم، شاید فلاسفه بعدها آنها را روشن تر ساخته و مقدمات آنرا به ترتیبی درآورده باشند كه نتیجهٔ منظور را تضمین كند. اما از آنجا كه من فلسفه را نزد معلمی نباموخته م و در كتابهای ایشان نیز بیانی نیافته ام كه مقدمات این برهان را استوار سازد و با اصطلاحات آنان نیز آشنا نیستم، دربارهٔ درستی یا نادرستی این براهین حكم قاطع نتوانم كرد... ه. ا

با اینحال از مکاتباتی که اینکمونه با دانشمندان و فیلسوفان معاصر خود داشته و رسالهها و کتبی که به درخواست فلاسفه و حاکمان عصر خود تألیف کرده، میتوان دریافت که وی مورد توجه و اعتنای دانشمندان معاصرش بوده است آ.

#### اعتقادات ديني ابنكمونه

اعتقادات دینی و مذهبی ابن کمونه صورد اختلاف است. وی در کتب بسیاری از متکلمان، علما و فلاسفهٔ متأخر از خودش، یهودی و اسرائیلی خوانده شده است ". اما برخی از محققان معتقدند که او اسلام آورده بود ". وجود مجموعهای از سؤلفات

ا. أَوْلِيةَ النَّفْسِ وَ يَعَالَهَا، الْعَصَلِ العَاشَرِ.

۲. نک به ادامهٔ مقدمه؛ نیز: «ابنکمونه».دایرة المعارف بزرگ اسلامی، ج۲، ص ۲۲٪

۳ در کتاب سه سنت فلسفی، گزارشی از فلسفههای هندی، چینی و یهودی (ص ۲۳۱) چنین می خوانیم: امی توان او را آخرین فیلسوف یهودی شرقی اسلامی به حساب آورد۱۱ نیز نک به : سوسوههٔ فیلامهٔهٔ و منصوفهٔ السهودیه. ص ۲۷.

٣. نک به : حو تشیابن المحرومة علی کتاب نتقیح الابحاث للمثل الثلاث، مقدمة حبیب باشا، زیرنویس ١٧، ص ٢٩.

ابن کمونه به خط خود او در کتابخانهٔ حیدری نجف اشرف که به نوشتهٔ صاحب ذریعه ادارای خطبه و ذیل به شیوهٔ علمای مسلمان و شیعه است، مؤید این نظرست و آقابزرگ طهرانی با استناد به همان کتب و رسائل، ابن کمونه را مسلمان و حتی شیعه دانسته است؟. اما همو در طبقات اعلام الشیعه نامی از ابن کمونه نبرده و به گفتهٔ موشه پولمان مصحح تنقیح الابحاث که او را یهودی معرفی کرده ۲، اکتفا کرده است. ۲

برخی دیگر نیز برآنند که او بخاطر ترس با تقیه یا فرصت طلبی به ظاهر اسلام آورد.
ابن کمونه در تنفیح الابحاث دربارهٔ علل گرایش مسلمانان به اسلام مطالبی ایراد کرده که
بیان آنها توسط فردی، اگر چه به ظاهر، مسلمان محال است. او میگوید: «لا نری احداً
إلی الیوم یدخل فی الاسلام الآ آن یکون علیه خوف، آو فی طلب العز، أو یؤخذ فی خراج ثقیل،
آو یهرب من الذل، أو یؤخذ فی سبی، أو یعشق مسلمة، أو ماأشبه ذلک، و لم نر رجلاً عالماً
بدینه و بدین الاسلام، هو عزیز مؤسر متدین، انتقل الی دین الاسلام بغیر شسیء من الاسباب
المذکورة أو ما ما تلها» 6.

وی در موضع دیگری از همان کتاب مینویسد: «ککثیر ممن نجده فی زماننا یدخل فی دین الاسلام یستظهر بذلک علی الاقران و یصیر بطبعه مائلاً الی نصرة ذلک الدیس، مع کمونه لایکون مؤمناً به فی الباطن» <sup>4</sup>.

با درنظر گرفتن مطالب فوق و نیز با توجه به اینکه هیچ سند تاریخی که دال بر اسلام آوردن اینکمونه باشد، موجود نیست، میتوان رأی کسانی را که قائل به مسلمان بودن وی هستند، بعید دانست.

١. الذريمة، ج ٢، حس ٢٨٤.

ا. مبرزا محمدعلى مدرس نيز او را شيعه دانسته است بريحانة الادب في تراجع المعروفين بالكنية او اللقب، ج١٠٠ من ١٧٢.

تنقيح الابحاث للمثل الثلاث، مقدمة موشه برلمان، ص ix.

٢. طبقات اعلام الشيعة القرن السابع (الانوارالساطعة في المائة السابعة)، حسم ١٧٩ـ١٧٤.

٥. تنقيح الابتعاث للملل الثلاث، ص ١٠٢.

و اما وجود عباراتی در حمد و ثنای پیامبر اسلام را در کتب ابن کمونه به وجوه بسیاری میتوان تفسیر نمود. برخی این عبارات را به ناقلان و استنساخ کنندگان نسبت داده اند. بعضی نیز به کار بردن این عبارات را توسط ابن کمونه به تسامح دینی نسبت داده اند. به نظر این عده، برخی از فلاسفه از جمله فارابی، ابن سینا و خواجه نصیراللدین طوسی، همهٔ ادیان را از این جهت که وجوه مختلف و تعابیر متکامل امرالهی هستند، مساوی و شایسته احترام می دانند. از این لحاظ طبیعی است که ابن کمونه نیز موسی، عیسی و محمد صلوات الله علیهم را با عبارات حمد و ثنایی که نزد بیروان آنان مرسوم و معمول است، ستایش کند و به این ترتیب از یک سو به اعتقادات بیروان این ادیان احترام معمول است، ستایش کند و به این ترتیب از یک سو به اعتقادات بیروان این ادیان احترام گزارد و از سوی دیگر و سیلهٔ نشر و رواج کتب خود را فراهم آورد.

اما این تفسیر، چندان صحیح به نظر نمی رسد. زیرا با توجه به محتوای کتاب تنقیح الابحاث نمی توان این کمونه را قائل به تساوی ادیان سه گانه دانست. طعن شدید او به اسلام و صدمهٔ بیش از اندازهٔ او به مسیحیت، حاکی از اعراض او از این دو دین و تعصبش نسبت به دین بهود است.

برخی برآنند که همودت و صراحت، دو لفظی هستند که در نهایت، ذهنیت ابنکمونه را روشن میکنند. چرا که انتقاد ابینکمونه از اسلام و مسیحیت، از بناب صراحت و استعمال عبارات حمد و ثنا برای نبی مسلمانان و نبی مسیحیان، از باب مودت و احترام به پیروانشان، و نه اقرار او به نبوت آندو، بوده است ا

#### آثار ابنكمونه

نزدیک به ۳۰کتاب و رساله از اینکمونه در کتابخانههای جهان موجود است<sup>آ</sup>که برخی از مهمترین آنها بدین قرارند:

<sup>1.</sup> سو اشي ابن المسعرومة على كتاب نتقيع الابحاث للملل الثلاث، مقدمة حبيب ياشا، صعب ٢٩-٢٣. ٢. دائرة المعارف بزرگ اسلامي، ج ٤، ص ٥٢٥.

## ١. المطالب المهمة من علمالحكمة

كتاب بعد از خطبه با اين عبارات أغاز شده است: «هدا كنتاب أوردت فيه المهم منالمطالب الحكمية و ما ينتفع به فيه، رتّبه على فصول سبعة، ذات مباحث و في سابعها سبعة مباحث سابعها في التوحيد...».

مؤلف در پایان کتاب مینویسد: «و تقریر هذاالمطلب علی هنا مما لم أجده فی کلام من تقدم و قد ختمتالکتاب بمسئلةالتوحید تفالاً بأن یختمالله تمالی به ».

ابن کمونه در این اثر مباحث مهم منطق، امور عامه و الهیات را به صورت بسیار فشرده و مختصر در یک مقدمه و هفت فصل و هر فصل در هفت مبحث بیان کرده است. فهرست فصول هفتگانه کتاب به شرح ذیل است:

١. في المنطق.

فى الاعراض.

٢. في الأمور العامة.

فى الجواهر المتحيزه و هى الاجسام.

٣. في احكام العمكن الوجود.

٧. في الجواهر المجردة.

4. في أحكام الواجب الوجود.

صاحب ذریعه نسخه ای از این اثر را به خط خود مؤلف در ضمن مجموعه ای نزد شیخ محمد سماوی دیده است آ. نسخه ای دیگر نیز در کتابخانهٔ آستان قدس رضوی به شمارهٔ ۱ ۹ ۹ موجود است و نام مؤلف در دیباچهٔ آن «عزالدوله سعدبن الحسن بن هبه الله بن کمونه « ذکر گردیده است". سید حسین موسوی این رساله را در مجلهٔ خودنامه صدر ۱ شمارهٔ سی و دوم (تابستان ۱۳۸۲) تصحیح و چاپ کرده است.

## ٢. شرحالاصول و الجمل من مهمات العلم والعمل

از شروح كتاب الاشارات و التنبهات تأليف ابن سينا. مؤلف آن را به نام فرزند شمس الدين محمد جويني صاحب ديوان الممالك به رشته تحرير دراورده است. مؤلف

ا. اللفريعة، ج ٢١. ص ١٤١.

در کتاب مذکور، علاوه بر استنباطهای خود، تمام الفاظ و عبارات ابن سینا و نیز آرای سایر حکما و بخشهایی از شرح خواجه نصیر طوسی را آورده است.

ابن كمونه كتاب را با اين عبارات خاتمه داده است: «هذا ما تيسر على حكم العجلة في أوقات مختلسة من الشواغل الدنيوية من غير معاودة تنقيح ولا مراجعة تهذيب» أ

## ٣. التنفيحات في شرح التلويحات

تلویحات از تألیفات شیخ اشراق است که ابن کمونه آن را شرح کرده است. این شرح شامل منطق، طبیعیات و الهیات است و ابن کمونه آن را بنابه در خواست گروهی از طالبان علم تقریر و تحریر کرده است. ابن کمونه در این اثر به توضیح عبارات تلویحات و تفسیر مقاصد کتاب و تقریر قواعد آن براساس آثار شیخ اشراق پرداخته است. در عین حال اگر اشکال و ایرادی بر کلام شیخ داشته، آن را متذکر و کلام سهروردی را مردود یا ضعیف دانسته است. این کتاب توسط سید حسین سید موسوی در ۷۵-۱۳۷۴ در دانشکده الهیات و معارف اسلامی دانشگاه تهران جهت اخذ درجه دکتری به راهنمایی دکتر غلامحسین ابراهیمی دینانی تصحیح شده است.

#### ۴. الجديد في الحكمة

اين كتاب با عناوين الكاشف"، رسالة فلسفي"، كتاب في الحكمة" وكتاب في المنطق و الطبيعة

۱. ممان، ج ۱، س ۹۴؛ ربحانة الادب، ج ۱، س ۱۷۳؛ كشف النظنون عن أسامى الكتب و الفنون، ج ۵، ص ۱۳۱۶؛ ج ۱، مس ۱۳۵۰ م ۱۳۵۰؛ مس ۱۳۵۰ مس ۱۳۵۰؛ مس ۱۳۵۰ مس ۱۳۵۰؛ مس ۱۳۵۰ مس ۱۳۵۰؛ مس ۱۳۵۰ مس ۱۳۵۰؛ فهرست المحطوطات العربية في مكتبة الاوقاف العامة في بغداد، ج ۱، ص ۱۳۰ فهرست نسخه هاي خطي كتابخانة د اشكدة الهيات و معارف اسلامي د انشگاه تهران، ص ۲۲۳؛

Geschichte der Arabischen Litteratur, p.769.

۲. قهرست کتابخانهٔ مجلس شورای ملی، ج۵ صعس ۴۳۹-۴۴۴.

۳. فهرست کتابخانهٔ اهدانی آفای سیدمحمد مشکو هٔ به کتابخانهٔ دانشگاه نهران، کتابهای فلسفی، عمرفانی و کلامی، ج۳. بخش ۱، میص ۲۶۵ ـ ۲۶۶.

٣. داز خزاين تركيه و، مجلة د انشكدة ادبيات، ش١، صص ٥٣-٥٥.

مع الحكمة الجديدة أنيز در فهرستها معرفي شده أست.

این اثر توسط حمید مرعیدالکبیسی تصحیح شده است و از سوی دانشگاه بغداد در ۱۴۰۳ ق / ۱۹۸۲ م به چاپ رسیده است. مصحح عنوان البعدید فی الحکمة را برای کتاب برگزیده است، زیرا کلمه ۱۵ البعدید، در نسخهٔ قدیمی تر آمده و کلمه افی الحکمه، نیز در منابع تاریخی ذکر شده است.

کتاب، همچنانکه مؤلف خود نیز در دیباچه تذکر داده، دارای ۷باب و هر باب دارای ۷ فصل است. فهرست بابها به این شرح است:

- ١. في آلةالنظر المسماة بالمنطق.
- ٢. في الامور العامة للمفهومات كلها.
- ٣. في اقسام الاعراض الوجودية والاعتبارية.
- ۴. في الاجسام الطبيعية و مقوماتها و احكامها.
  - ۵ فیالنفوس و صفاتها و آثارها.
- بن العقول و آثارها في العالم الجسماني و الروحاني.
- ۷. في واجب الوجود و وحدانيته و نعوت جلاله و كيفية فعله و عنايته.

ابن کمونه در مقدمه این کتاب از امیر سیف الدین سنجر صاحبی یاد کرده و می توبسد: «در روزگاری که بناچار عهده دار مشاغل و مناصب دنیایی بودم به درخواست امیر مزبور این کتاب را تألیف کردم... ارزش این کتاب را تنها محققی می داند که دیرزمانی با کتب گذشتگان آشنا بوده و نوشته های پیشین را مطالعه کرده است ۳.

#### اللمعة الجوينية من الحكمة العلميه و العملية

از این اثر نسخهای به خط مؤلف در خزانه غرویه نجف اشرف موجود است". مؤلف

1. Geschichte der Arabischen Litteratur, p. 769.

٢. الجديد في المكدة، ص ٢٠٢.

۱۲ همان، صحی ۱۲۶ ـ ۱۹۷ ـ ۱۹۷

در دیباچه نوشته است که چون شمس الدین محمد مؤمن قزوینی به بغداد آمد از او خواست کتابی دربارهٔ عقلیات بنویسد تا آن را به گنجینهٔ شمس الدین محمدبن بهاء الدین محمد جوینی ببرد، و ابن کمونه این کتاب را در دو جمله، جملهٔ اول در علم و جملهٔ دوم در عمل، و هر جمله مشتمل بر دو باب و هر باب مشتمل بر پنج فصل به رشتهٔ تحریر درآورد. فهرست بابها به شرح ذیل است:

#### جمله اول:

- ۱ . في اثبات مديرالعالم الواجب وجوده و وحدانيته و بيان جملة من صفات جلاله و عنايته.
  - ٢. في أثبات جملة من احوال النفس المجردة.

## جمله دوم:

- ١. في ذكر جملة من اصلاح حال النفس و سياستها.
- نى أصول تتعلق بمصالح أصحاب الانسان و أهله و رعيته.

نسخهای از این اثر به شمارهٔ ۸۶۱ در مجموعهٔ اهدائی مشکوهٔ در دانشگاه تنهران ا ر نسخهای به شمارهٔ ۸۵۵ در کتابخانهٔ آستان قدس رضوی آ موجود است.

## تنقيح الايحاث للملل الثلاث

از مهمترین تألیفات ابنکمونه است و مستشرق یهودی موشه پرلمان در ۱۹۶۷م به همراه مقدمه و ترجمه انگلیسی کتاب و نیز تعلیقاتی وافی به چاپ رسانده است.

کتاب شامل ۴ قصل است: فصل اول دربارهٔ نبوت و سه فصل دیگر به ترتیب دربارهٔ دین بهود، مسیحیت و اسلام است. مؤلف بعد از بحثی کلی دربارهٔ دین و نبوت با انکاء به گفته های این سینا، غزالی، موسیبن میمون و فخرالدین رازی، فصلهای ویژهای به بیان اصول اعتقادات هر یک از ادیان سه گانه مذکور اختصاص داده است. اشتاینشنایدر این

۱. ههرست کتابخانهٔ اعدائی آقای سیدمحمد مشکو ه به کتابخانهٔ دانشگاه تهران، کتابهای فیلسفی، عبرفانی، کالامی، ۱ ج۲۲، بخش ۱، ص ۲۳۵.

٣. فهرست اللفياني كتب خطى كتاب فانه مركزي آستان قدس رضوي، ص ٢٨٣.

کتاب را «جالبترین کتاب مناظرهٔ بین ادبان به زبان عربی» دانسته است!

بر این کتاب برخی از دانشمندان و علما ردیههایی نوشتهاند که از جمله آنها می توان از کتب ذیل نام برد:

الف الدر المنضود في الردعلي فيلسوف اليهود تأليف مظفرالدين احمدبن ساعاتي أ. ب نهوض حيث النهود الى خوض خبيث اليهود تأليف زين الدين محمد ملطى شافعي آ. ج دد تنقيح الملل الثلاث اثر مؤيد الدين سموئيل أ.

در حواشی ابوالحسن بن محرومهٔ بر تنقیح که حدود ۱۳۳ حاشیه بر باب دوم و سوم از کتاب تنقیح است و با تصحیح و مقدمه مطران حبیب پاشا به سال ۱۹۸۴ م در لبنان به چاپ رسیده است.

## ٧. تلخيص لباب المنطق تأليف نجم الدين تخجواني

این اثر به سال ۶۷۹ پایان یافته است و نسخهای از آن به خط مؤلف در خزانهٔ غرویه نجف اشرف موجود است<sup>۵</sup>.

#### ٨. التقاط الاعتراضات

در رد برکتاب زیدهٔ النقص و لباب الکشف تألیف نخجوانی که اشار ات و تنیهات این سینا را در آن شرح و رد کرده است. به گزارش صاحب ذریعه، مؤلف در این کتاب یادآور شده که اثر مذکور را بعد از تلخیص لباب المنطق تألیف کرده است؟

# ٩. التقاط از آثارالباقیة تألیف ابوریحان بیرونی

التقاط از الشمسية العنطقية تأليف دبيران كاتبي قزويني

ا. قابن كمونه در دانشنامة ايران و اسلام، ج عر

٢. تاريخ علماه بغداد المسمى بمنتخب المختار، ص ٦٥د حاجي خليفه، همان، ج ١، من ٧٣٢.

۳. فهرست کتابخانهٔ مجلس شورای ملی، ج ۹. بخش ۲، ص ۵۰۲.

۶. ممان، ج۲، منهی ۲۸۶ ـ ۲۸۷.

۵. الذريمة، ج۴. ص ۲۲۵.

۲. همانجا.

التقاط از قاتون مسعودی تألیف ابوریحان بیرونی

التغاط ازكتاب الهيئة تأليف مؤيدالدين عروضي

چهار الثقاط ملکور نیز ضمن مجموعهای در خوانهٔ غرویه به خط ابنکمونه موجود است!

## ١٠. فوائد من تلخيص المحصل

منتخبی است از اثر خواجه نصیرالدین طوسی که به خط اینکمونه نوشته شده و تاریخ کتابت آن ۷۰قق است. این کتاب در نجف اشرف موجود است<sup>۲</sup>.

#### ۱۱. مكانباتي با خواجه نصيرالدين طوسي و دبيران كانبي قزويش

ابن کمونه ظاهراً از محضر نجمالدین کاتبی قزویتی استفاده کرده و نیز با خواجه طوسی بوسیله مکاتبه رابطه داشته است. از جمله مکاتبات وی سؤال او از خواجه نصیر طوسی دربارهٔ هفت مسئله فلسفی و نیز درخواست جواب از خواجه دربارهٔ مخالطهٔ دبیران کاتبی قزوینی دربارهٔ حدوث عالم است؟

#### ۱۲. قواند و مقالطات

فواند متفرق و مغالطاتی از اینکمونه نقل شده از جمله شبههٔ جذراصم، شبهه دربارهٔ قدم حوادث یومیه، شبهه استلزام و...<sup>۳</sup>.

ا. همانجا

Teschiclohie der Arabischen Latertur, p. 769 . رسنجانة الأدب، ج ا، حن ۱۷۴: دائنو ة السعارات بنزرگ السلامی، ج ۲، ص ۵۲۵.

آزان نصیر الدین طوسی، صنصی ۱۶۶ و ۱۳-۵۱۳ و ۱۳۵۲ و ۱۳۵۲ (۱۳۵۰ Geschicitation der Arabischen Littertur, p. 769)
 فهرست کتابهای خطی کتابخانهٔ مجلس سناه ج ۱، ص ۱۳۶.

<sup>5.</sup> اللذريعية، ج ١٤، ص ١٨ ٣؛ فهرست كتابخانة مجلس شوراي ملي، ج ٥٠ ص ٢٠٢.

#### ١٣. تقريب المحجة و تهذيب الحجة

از این اثر نیز نسخهای به خط مؤلف در خزانهٔ غرویه موجود است!

#### ۱۴. البلدان

در این کتاب ترجمه علما ذکر شده است".

#### 10. الكاني الكبير في الكحل

از این اثر صدقةبن ابراهیم مصری حنفی در عددة الكحلیة فی الأمراض البصریة باد كرده است؟

# ۱۶. تلكرة في حلمالكيمياه ٢

۱۷. کتابی دربارهٔ اختلاف میان بهودیان ریانی و قرایی<sup>۵</sup>

١٨. رسالة اؤليةالنفس وبقالها

١٩. رسالة ابديةالنفس و قدمها و بساطتها

معرفی و شرح مختصری از فصول دو رسالهٔ آخیر ارائه خواهد شد.

## آراء و اندیشه های ابن کمونه

برخي ابن كمونه را با نظر به شرح تلويحات او، فيلسوف اشراقي دانسته اند. ملاصدرا

<sup>1.</sup> المذريعة، ج٢٤، ص ١٣٢٥مؤوخ العواقي ابن الفوطي، ص ١٢٢.

فهرس مخطوطات د اوالكتب الظاهرية، همانجا.

<sup>&</sup>quot;. حو الذي ابن المحرومة على كتاب تنقيح الأبحاث للمثل الثلاث، مقدمة حبيب بناشا، ص ٢٤ Geschicichie der معنى الأبحاث للمثل الثلاث، مقدمة حبيب بناشا، ص ٢٤ Arabischen Littertur. p. 769

٣.صبح الأحشى، ج ١، ص ٢٧٥.

۵. دانشنامه ایسران و امسلام، هسمانجا؛ «ایسنکمونه»، مسوسوحة الیسهود و الیسهودیة و الصبهیونیة، ج۲، ص ۱۳۳۸، TBN KAMMUNA, SAD IBN MANSUR", Encyclopedia Judaka, Volum 8, P. 1187.

در فصلی از سفر ثالث اسفار دربارهٔ علم خدا به اشیاء، از هفت مذهب در این باب یاد کرده است. مذهب اول، مذهب توابع مشاء از جمله قارابی، ابن سینا، بهمنیار و لوکری است. وی در مذهب دوم، سهروردی، طوسی، ابن کمونه، علامه شیرازی و شهرزوری را به عنوان بیروان فلسفه رواقی و از گروه فلاسفه اشراقی دانسته است. این مذهب از سایر مذهبها در تمام حوزه های فلسفی از جمله منطق، طبیعیات، الهیات و بحث معاد متمایز شده است!

در اینجا به بررسی اجمالی و ارائه گزارشی مختصر از آراه و اندیشههای ویدژه ابنکمونه میپردازیم:

#### لناسخ

ابن كمونه معتقد است كه دليل قباطعى برابطال تناسخ در دست نيست. وى در الجديد في الحكمة المعتمد في الحكمة العلق نفس را به اجسام بعد از موت به چند وجه ممكن دانسته است؛

الف تعلق نفس به بدن هنگام بعث و یا معاد جسمانی که در شرع پیذیرفته شده و راهی برای اثبات آن به جز وحی و شریعت نیست.

ب تعلق نفس بعد از مفارقت از بدن به بعضی از اجسام سماوی برای مشاهده خیرات. به نظر وی بعید نیست که این تعلق آخرین مرحله برای رسیدن به کمالات نفسانی باشد. همچنین ممکن است که برای نفوس متعدد، بدنی واحد باشد که هریک از نفوس در آن بدن، صور را مشاهده میکنند، اما حرکت دادن آن جسم بوسیله این نفوس

<sup>1. &</sup>quot;The Illuminationist tradition", History of Islamic philosophy, part I, p. 484-496; المحكمة المتعالية في الاسفار الاربعة. ج 6، صص ١٨٠ ـ ١٨١؛ دحكمت اشراق ر فرهنگ ايران، مجموعه مقالات دكتر محمد معين، صص ٢٢٨ ـ ٢٣٩.

٢. الجديد في الحكمة، معس ٢٧٢ ـ ٢٧٢.

نیست، چون اختلاف اراده ها لازم می آید. نیز بعید نیست که برای نفوس اشفیاء جِرم یا اجرام دیگری باشد که به توسط آن صور شرور و آلام را تخیل کنند.

البته ابنکمونه خود یادآور میشود که حکم به این موارد از طریق احتمال ر تجویز است و نه قطع و یقین.

جد تناسخ و تعلق نفوس به بدنی از جنس همان بدنی که قبل از مفارقت، در آن بودهاند اعم از بدن انسانی، حیوانی، نباتی یا معدنی،

و چون بدنهایی که برای تعلق نفوس صلاحیت دارند، قدیم و ازلیاند و نفس انسانی نیز قدیم است، تناسخ واجب است زیرا وجود نفوس غیر متناهی به دلیل تناهی علل و حیثیات محال است، چون به اعتبار علل و حیثیات، معلولها منکثر می شوند.

ابن کمونه در شرح تلویحات اسهروردی، برهان او را بر بطلان تناسخ (با این بیان که اگر تناسخ جایز باشد برای بدن واحد، دو نفس حاصل می شود؛ تالی باطل است، پس مقدم هم باطل خواهد بود) غیر مستدل دانسته است.

وی همچنین در شرح تلویحات حجتها و استدلالهای قائلین به تناسخ را اقناعی و غیر یقینی دانسته است.

به نظر ابن کمونه شاید حکمای متقدم که منکر تناسخ بودهاند، تناسخ را به معنی تصرف نفس مجرد بعد از مفارقت از بدن در بدنی دیگر منع نکردهاند، بلکه تناسخ به معنای انتقال مستمر نفس منطبع در ابدان را در بدن حیوانات مستع دانستهاند. زیرا تناسخ به این معنا قطعاً باطل است. چرا که انتقال صور و اعراض محال است. اما برهان بر ابطال تناسخ به معانی دیگر اقامه نشده است. عبارت او دربارهٔ تناسخ از این قرار است:

«سالة التناسخ من جملة احدى عشر مسألة ذكر أنّ المعلم الاؤل كتمها لمصلحة

رعاها، و لعلّ من منع التناسخ من الحكماء الاقدمين لم يشر الى التناسخ بمعنى تصرف النفس المجردة فيبدن بعد ان كانت متصرفة في غيره، بل منعه بمعنى أنْ تكون النفس جرمية اى منظيمة في أيدانها و هي مع ذلك دائمة الانتقال في الحيوانات، فانه بهذا السعنى باطل قبطماً لاستحالة انتقال الصور و الاعراض و ليس ما اصطلح عليه بالتناسخ الاهذاالمعنى الممتنع، و ما عداه فلم يقم البرهان على امتناعه، والذي أثبت به أنْ نفوس الحيوانات مجردة لايتمشى في جميعها، بل في بعضها و هي الحيوانات التي فيها ذكباء لها فيطانة، و لامانع عن أن يكون من الحيوانات والنبات الفير الثابتة زماناً طويلاً كالدود و نحوه ما ليس لها مثل هذه النفوس التي مترددة في الأبدان و الانواع المتفطنة من الحيوان و يكون في الأدوار والأزمنة الطويلة بعد لبث النفوس مترددة في الأبدان أحقاباً ينجو بعضها من مقارنة الابدان و يتخلص الى عالم القدس، و تحصل له الملذة الحقيقة و يكون تخلصه من التعلق بالأبدان هو المشار اليه في كلام الانبياء عليهم السلام بخروج بعض الفساق من جهنم التي قبل لها «هل امتلأت» فقالت «هل من مزيد» كما ورد بخروج بعض الفساق من جهنم التي قبل لها «هل امتلأت» فقالت «هل من مزيد» كما ورد بخروج بعض الفساق من جهنم التي قبل لها «هل امتلأت» فقالت «هل من مزيد» كما ورد به المنزبل.

و اما المخصص لنعلق النفس المفارقة ببدن نوع من الحيوان دون بدن نوع آخر فهو ما لتلك النفس من الاخلاق والملكات. فإن لكل خلق و ملكة بدناً هو أليق به و أنسب اليه كبدن الأسد للشجاعة و الفتك، و لا يتعلق نفس من له خلق الحرص مثلاً ببدن النملة الا بعد تعلقها بأبدان كثيرة مناسبة لهذا الخلق على وجمه التدريج من بدن اكبر الى بدن أصغر أو بمالعكس، والاحتمالات كثيرة الم

## انحصار نوع انسانی در فرد

اکثر حکما به اتحاد نفوس بشری در نوع قائل اند و از این طریق به حدوث نفوس نیز استدلال کردهاند. ابوالبرکات بغدادی اتحاد نفوس را در نوع انکار کرده است، اما بعد از بحثهای مفصل در این باره، اعتراف کرده که حجت برهانی بر مطلوب خود نیافته است . فخر رازی در المیاحث المشرقیه بعد از ذکر دلایل قاتلین به وحدت نفوس در ماهیت و منکران آن، به استدلالهای هر دو دسته اعتراضاتی وارد کرده و نتیجه گرفته که دلیلی دال بر هیچ یک از در طرف نقیض وجود ندارد . اما در المطالب العالیه شش دلیل بر اختلاف نفوس در ماهیت ذکر کرده که همهٔ آنها را دلایل معتبر و قوی دانسته است .

ابن کمونه قائل به تعدد نفوس بر حسب تعداد افراد انسانهاست و بنابراین دلیلی را که فلاسفه بر حدوث نفس اقامه کردهاند و مبتنی بر وحدت نفوس است<sup>۲</sup> مردود دانسته است، زیرا بر وحدت نوعی نفوس برهانی اقامه نشده است.

به نظر او همهٔ نفوس، در تمام ماهیت مختلفند و هر نفسی نوع منحصر در فرد است. وی برهان اختراعی خویش را در این باره، به شرح ذیل تقریر میکند:

اگر در عالم دو نفس از یک نوع واحد حاصل شود، اختصاص هر یک از آنها به تدبیر بدن خاص محتاج به مرجح و مخصص خواهد بود، زیرا در غیر این صورت ترجیح بدون مرجح لازم می آید که محال است. آن مرجح و مخصص از چند صورت خارج نیست:

الف دات نفس است.

ب\_ لازمي از لوازم نفس است.

جــ امری خارج از این دو قسم است.

قسم اول محال است؛ زیرا مطابق فرض ما همهٔ نفوس در تسمام ذات مشیترکانید. پس لازم میآید که همهٔ نفوس مدبر بدن واحدی باشند و بطلان این فرض روشین و بدیهی است.

الكتاب السعير في الحكمة، صص ٣٧٩ ـ ٣٨٨؛ نيز نك به : تلخيص السحصل معروف به نقدالمحصل به الخمام رسائل و فوائد كلامي، ص ٣٨٣.

٢. المباحث المشرقية في علم الالهيات و الطبيعيات، ج ٢، صعب ٢٩٢ ـ ٢٩٨.

٣. المطالب العالية في العلم الالهيء ج٧، صصر ١٣١ ـ ١٣٨.

صورت دوم نیز محال است، زیرا اشتراک نفوس در ذات و ماهیت مستلزم اشتراک در لوازم نیز هست و بنابراین همان محذور پیشین لازم می آید.

قسم سوم هم محال است، زیرا میتوان در مورد آن امر خارجی سؤال کرد که چرا باعث تخصیص این نفس خاص ، و نه سایر نفوس، به این بدن خاص شده است، و تسلسل و یا دور لازم می آید که همر دو باطل است. بنابراین نفوس در نوع متحد و مشترک نیستند <sup>۱</sup>.

## امتناع صدور بسيط از علت مركب

ابن كمونه برخلاف اكثر حكما قائل به امتناع صدور بسيط از علت مركب است. وى در رسالة المطالب المهمة فى علم الحكمة، و مقالات اذلة النفس و النفس ليست بمزاج برهانى براثبات اين عقيدة خود اقامه كرده كه در آن ادعاى تفرد كرده است. وى در رسالة النفس ليست بمزاج فيصلى را به بيان اين مطلب اختصاص داده است. تقرير استدلال در المطالب المهمة به شرح ذيل است:

اگر بسیط از علتی مرکب صادر شود، یا هر یک از اجزاء آن علت مستقل در تأثیر خواهند بود و یا مستقل نخواهند بود که هر در شق محال است. زیرا شق اول مستلزم اجتماع علل تام کثیر بر معلول واحد بالشخص است و شق دوم نیز مستلزم حشو و زاید بودن بعضی از اجزاء علت است که در نتیجه تأثیر مستند به کل علت، از آن حیث که کل است، نخواهد بود و این خلاف فرض است. و اگر هیچ یک از اجزاء علت مستقل در تأثیر نباشند، یا هر یک از اجزاء تأثیری در ذات معلول خواهند داشت، به طوری که از اجتماع آنها، آن معلول حاصل می شود، که در این صورت مرکب بودن معلول لازم می آید و این خلاف فرض است. و یا اینکه بعض معلول از بعضی از اجزاء علت حاصل می آید و این خلاف فرض است. و یا اینکه بعض معلول از بعضی از اجزاء علت حاصل

ا. رسالة ازلية النفس و بغانها، صفالة النفس ليست بسمزاج ... (الفنصل الاخبر:) فنصل في ذكرالأجنوبة عبن شلك النشكيكات.

می شود که محال پیشین لازم می آید. و یا اینکه نه کل معلول و نه بعض آن از اجزاء علت حاصل نمی شود و این قسم خود دو بخش است:

الف از اجتماع اجزاء امر زائدی حاصل می شود که قبل از اجتماع موجود نبود و آن امر زائد، علت وجود آن معلول بسیط می شود که در این صورت آن مرکب، علت نخواهد بود بلکه علت علت است، در حالی که سخن از علت قریب بود. علاوه براینکه آن امر زاید یا عدمی است یا وجودی. اگر عدمی باشد مستلزم اینست که مؤثر در موجود نباشد و این خلاف فرض است؛ و اگر وجودی باشد، یا بسیط است یا مرکب و بنابر هر دو تقدیر، تسلسل لازم می آید که محال است.

ب از اجتماع اجزاء امر زائدی حاصل نمی شود. در این صورت لازم می آید که کل اجزاء مانند تک نک اجزاء غیر مؤثر باشد <sup>۱</sup>.

١. عبارات او در اين باب چنين است:

<sup>«</sup>الممكن ان كان بسيطاً وجب في علته البساطة و ان كان حادثاً وجب في علته التركيب و يلزم من ذلك صدق قولنا لا شيء من الممكن الحادث ببسبط و لم اهرف اني سبقت الى هذه الدهاري و لا الى البرهان الدال عليها و هي منالمقدمات الكثيرة النفع في المطالب المهمة و هذا تفرير ما برهنت به عليها:

اما أن الممكن البسيط يجب ان نكون علته بسيطة فلانه لوصدوالبسيط عن العلة المركبة لكان اما ان يكون كل واحد من اجزاء فلك العلة مستقلاً بالتأثير او لا يكون كذلك. والاول محال، لأنه يقتضى ان يجتمع على المعلول الواحد بالشخص علتان ثامتان و قد بين بطلانه. والمثاني ايضاً محال، لانه ان كان المستقل بالتأثير حو بعض اجزاء العلة دون البعض، كان ما عدا ذلك البعض المستقل حشواً لاحاجة اليه، فلا يكون التأثير مستنداً الى الكل من حبث هو كل و فرض مستنداً اليه هذا خلف. و ان لم يكن شيء من اجزاء العلة مستقلاً بالتأثير، فلا يخلو من أن يكون نكل واحد منهما تأثير في شيء من ذات المعلول بحيث يحصل من اجتماعها ذلك المعلول بتمامه او يكون الأمر على خلاف الفرض و النقدير يكون الأمر على خلاف الفرض و النقدير يكون الأمر على خلاف الفرض و النقدير الأدل يلزم ان يكون المعلول مركبا و هو خلاف الفرض و النقدير الثاني لا يخلو من أحد القسمين:

اما أن يلزم بعض المعلول عن بعض اجزاء أنطة و هذا يلزمه المحال المذكور و أما أن لايلزم المعلول و لا بعضه عن شيء من أجزاء ألعلة و هذا القسم على قسمين أيضا: أحدهما أن يكون الأمر كذلك الا أنه يحصل لها عند الاجتماع أمر زائد لم يكن حاصلاً عند الانفراد يكون هوالعلة لوجود ذلك البسيط و هذا يقتضى أن يكون ذلك الحركب ليس بعلة، بل علة للعلة والكلام أنما هو في العلة الفريبة و بتقدير النزول عن إبراد هذا الخلف، قبان

ابن كمونه در ادامه، چهار فرع بر اين برهان مترتب كرده است:

فرع اول: علت هر حادثی مرکب است، زیرا اگر علت حادث بسیط باشد، علت آن بسيط نيز بايد حادث و بسيط باشد و بدين ترتيب سلسلة حوادث بدون أن كه به نهايتي ختم شود باید بالفعل حاصل شوند. اگر در این سلسله علتی قدیم باشد، تخلف معلول حادث از علت قديم لازم مي آيد و همچنين در فرض تخلف باد شده، علت معلول را در یکی از اوقات بدون آن که مرجحی در بین باشد پدید خواهد آورد و ترجیح بدون مرجح نیز میمال است. پس چون تخلف معلول از علت محال است با حدوث معلول، علت آن نیز که به دلیل مرکب نبودن بسیط است، حادث می شود و برای این علت حادث به دلیل حادث بودن سببی است، و چون آن علت حادث بنا بر فرض بسیط است، علت آن بالضرورة بسيط است، زيرا علتٍ بسيط است، و علتٍ امر بسيط نمي تواند مركب باشد و براین قیاس تسلسل در علل حادث و بسیط پیش می آید؛ و اما اگر علت امر حادث، یک شیء مرکب باشد محذور فوق لازم نمیآید، زیرا شیء مرکب میتواند از دو امر قدیم و حادث ترکیب بابد و آن جزء حادث میتواند از شروط فاعلیت جزء قدیم باشد؛ به این معناکه جزء قدیم در فاعلیت خود نقصی نداشته بناشد و فیض گرفتن معلول از آن مشروط به تحقق شرط و با رفع مانع باشد. بنابراین، علت شیء حادث، مرکب از یک امر بسیط و یک یا چند شرط حادث است.

\_\_

المحال يلزم ابضاً من وجه أخر و هو ان ذلك الزائد لا يخلو: اما أنْ يكون عدميًا او وجوديًا فان كان عدمياً و كل عدمي لا يكون مستقلاً بالتأثير فيما هو موجود فهذا الزائد لا يكون مستقلاً بالتأثير فيما هو موجود و قد كان بناء الكلام على استفلاله بذلك. هذا خلف. و إن كان وجوديا، عادالكلام في أنّه اما ان يكون بسيطاً او مركباً و على التقديرين بلزم التسلسل و هو محال. اما على تقدير بساطته فيلان الكلام يعود في كيفية صدوره عن ذلك السركب و اما على تقدير تركيبه فلاته يعود في كيفية صدور ذلك البسيط عنه. و ثانيهما أنْ يكون الأمر على تلك العمقة الآلة الا يحصل لها عند الاجتماع مالم يكن حاصلاً من قبل و حينتا بلزم ان يكون الكل غير مؤثر كما كان كل واحد من افراد، غير مؤثر لانه متى لم يكن لشئ من اجزاء العلة تأثير في شيء من ذات المعلول ثم بغيت تلك الاجزاء عند اجتماعها مثل ما كانت قبل الاجتماع وجب من ذلك بالضرورة ان لا يكون الكل تأثير اصلاً و هو المطلوب، (المطالب المهمة من علم الحكمة، البحث السابع من الفصل انثالث).

علتهای اعدادی از جمله شرطهای حادث هستند و وجود هر یک از آنها نیز محدود به مقطعی خاص است. بسیاری از علتهای اعدادی، عللی هستند که معلول حادث مشروط به عدم بعد از وجود آنهاست؛ یعنی شرط قبل از پدید آمدن معلول موجود می شود و به هنگام موجود شدن معلول زایل می گردد، مانند سرمای زمستان که علتِ معد برای شکوفایی بذر است و شکوفایی بذر مشروط به انقضای سرمای زمستان و زوال بعد از وجود آن است. علل اعدادی در برخی مقاطع وجودشان شرط و در بعضی از مواقع، مانع است.

فرع دوم: هر حادثی مرکب است و هیچ حادثی بسیط نیست، زیرا اگر حادث بسیط باشد، چون علتِ امر بسیط نمی تواند مرکب باشد، علت آن حادث نیز بسیط خواهد بود. در این صورت تسلسل در علل مترتبِ حادث لازم می آید.

فرع سوم: هر بسیطی قدیم است. این فرع ملازم عکس نقیض فرع دوم است، زیرا عکس نقیض فرع دوم این است که هر چیزی که مرکب نباشد، حادث نیست؛ و لازمهٔ این قضیه همان است که هر بسیط، قدیم است. اگر بسیط حادث باشد، علت آن نیز باید حادث باشد. در این صورت، تسلسل مزبور لازم خواهد آمد.

فرع چهارم: نفس باید قدیم باشد، زیرا نفس، بسیط است و هر بسیط قندیم است. پس نفس قدیم است <sup>۱</sup>.

قطبالدین شیرازی شارح حکمة الاشراق در بحث جواز صدور بسیط از علت مرکب، رأی ابن کمونه را تحت عنوان عقید، فیعض المعاصرین من الأفاضل، طرح کرده و بعد از نقل استدلال به نقض تفصیلی و اجمالی آن پرداخته و در مقام معارضه، بر جواز صدور بسیط از مرکب اقامه دلیل می نماید. نقض تقصیلی به این شرح است:

جایز است که هریک از اجزاء در کل معلول تأثیری داشته باشند و خلاف فرض هم

۱. همانجاه نيز نک به : الحکمة المتعالية في الاسفارالاربعة، ج ٢، صفى ١٩٤ـ١٩٧ و رحيق مختوم، بخش سوم از ح ٢، صفى ٣٣٩ـ ١٣٣٠.

لازم نیاید، زیرا فرض عدم استقلال اجزاء در تأثیر است و خلاف فرض استقلال اجزاء در تأثیر است و نه نفس تأثیر آنها در کل معلول، چون جایز است که هریک از اجزاء در معلول به گونه ای غیر مستقل تأثیر داشته باشند. به این معنا که تأثیر هریک از اجزاء در معلول، مشروط به حضور جزء دیگر باشد، مانند سنگی که هیچ کدام از افراد انسانی به تنهایی توان حرکت دادن آن را ندارند ولی ده انسان مثلاً، با یکدیگر می توانند آن را حرکت دهند. در این مثال، فعل هر یک از افراد در حرکت جزء سنگ دخیل نیست تا آن که با بساطت معلول ناسازگار باشد، بلکه تحریک هریک از افراد در حرکت کل سنگ مؤثر است.

همچنین پذیرفتنی نیست که اگر هنگام اجتماع اجزاء امر زاندی حاصل نشد، اجزاء به همان حال قبل باقی بمانند، زیرا اگر از اجتماع اجزاء امر زائدی که سؤثر در سعلول باشد پدید نیاید انتفاء امر زائدی که شرط تأثیر اجزاء باشد، لازم نمی آید و در این حال نیز همهٔ اجزاء به دلیل این که شرط تأثیر آنها فراهم آمده است منشأ اثر می باشند.

اما نقض اجمالی استدلال مزبور به فروع دوم و سوم از فروع جهارگانهٔ یاد شده باز میگردد. شکی نیست که جزء صوری هر حادث مرکبی، حادث است، زیرا جزء صوری حادث مرکب با خود حادث مرکب همزمان فعلیت می یابد. جزء صوری حوادث مرکب یا بسیط است یا مرکب؛ اگر بسیط باشد، نقض فرع دوم لازم می آید، زیرا فرع دوم این بود که هر حادث مرکب است؛ و اگر مرکب باشد آن جزء مرکب نیز دارای جزء صوری خواهد بود؛ و جزء صوری آن نیز به همین قیاس مرکب است؛ بدین ترتیب، اگر به جزء بسیط ختم نشود تسلسل اجزاء شی، واحد و عدم تناهی اجناس و فصول آن لازم می آید، و این محال است، زیرا گذشته از امتناع نفسی، مستلزم استحالهٔ ادراک شیء واحد است. پس هر حادثی مرکب نیست و برخی از حوادث بسیط هستند. بنابراین، آنچه در اصل استدلال آمده است، زیرا گر جه استدلال آمده است، زیرا اگر جه صدور حادث از مرکب محال باشد، بعد از اثبات بساطت جزء صوری مرکب، علت آن

نيز بايد بسيط باشد؛ و بدين ترتيب تسلسل در علل حادث و بسيط لازم مي آيد.

شارح حکمهٔ الاشراق در معارضه با اصل استدلال، علاوه بر دو نقض تفصیلی و اجمالی، دلیل جداگانه بر جواز صدور بسیط از مرکب اقامه میکند. در این استدلال، ابتدا به طریقی که در نقض اجمالی گذشت، بساطت جزء صوری مرکب را اثبات کرده و از این طریق وجود حادث بسیط را اثبات میکند. پس از اثبات وجود حادث بسیط در قالب قیاس استثنایی میگوید: اگر حادث بسیط علتی مرکب نداشته باشد، تسلسل در علل لازم میآید که حادث و بسیط هستند. تسلسل در علل باطل است، پس مقدم، یعنی علی علیت مرکب نسبت به بسیط نیز باطل می شود اد

صدرالمتألهین شیرازی در حاشیه بر حکمه الاشراق و نیز در اسفاد، از قائل به استحالهٔ صدور بسیط از مرکب دفاع کرده و به پاسخ از اشکالات قطبالدین شیرازی می پردازد. به نظر صدرالمتألهین هیچ یک از اشکالات مزبور بر اصل استدلال وارد نیست. استدلال با سه فرع از فروع چهارگانهٔ آن صحیح است و تنها فرع چهارم آن که عبارت است از قدم نفس، قابل دفاع نیست.

پاسخ نقض تفصیلی این است که اشکال اگر چه در قالب نقض بیان شده است ولی در حقیقت، منع یکی از مقدمات استدلال است. از جملهٔ مقدمات آن، این بود که اجزاء علت مرکب در تأثیر مستقل نباشد و در تمام معلول اشر بگذارد. برای این فرض دو صورت تصویر و هر در صورت باطل دانسته شده بود، و در «منم» به صحت یکی از دو صورت آن نظر داده شده بود، به این بیان که اجزاء می توانند در تمام معلول بدون آن که امر زایدی از اجتماع آنها حاصل آید، به صورت غیر مستقل تأثیر داشته باشند. برای جواز چنین وجهی، از مشارکت ده نفر در تحریک سنگ واحد به عنوان شاهد استفاده شد. صدرالمتألهین در پاسخ نقض تغصیلی و منع، مقدمهٔ مزبور را تام دانسته و منع یاد

١. شرح حكمة الاشراق، صص ٢٥٥ ـ ٢٥٨؛ نيز تك يه : صعى ٢٢٠ ـ ٢٦٥.

شده را وارد نمی داند، زیرا اگر هریک از اجزاء، مثلاً هر یک از ده نفری که سنگ را حرکت می دهند، در تأثیر نسبت به معلول بسیط مستقلاً مؤثر باشند با این شرط که جزء دیگر نیز حضور داشته باشد، در این حال یا اجزاء با رعایت شرط مذکور در تأثیر نسبت به معلول با آن که علت تامه نیستند فاعل تام و مستقل می باشند، یا مستقل نمی باشند. اگر هر کدام از اجزاء با تحقق شرط که حضور دیگر اجزاء باشد در تأثیر مستقل باشند در این صورت، یا بیش از یک جزء در تأثیر مستقل است، یا یک جزء مستقل بوده و دیگر اجزاء شرط تأثیر هستند؛ و اگر اجزاء در تأثیر مستقل نباشند، تأثیر آنها با حفظ وصف اجتماع خواهد بود. در این حال، وصف مزبور یا امری عدمی و اعتباری است و یا وصفی وجودی است و هیچ کدام از حالتهای جهارگانه فوق خالی از اشکال نیست.

در صورت نخست، یعنی آنکه هریک از اجزاء، فاعل تام و نه علت تام باشند و هر یک از آنها با حضور دیگر اجزاء در معلول که امر بسیط است تأثیر بگذارد، در این صورت لازم می آید مانند هنگامی که هریک از اجزاء، علت تام باشند، نسبت به معلول واحد علل کثیری وجود داشته باشد که هریک در تأثیر نسبت به آن مستقل است؛ و بطلان این شق واضح است. دلیل ملازمه این است که هر یک از آحاد به شرط حضور باقی اجزاء، فاعل در ایجاد معلول است و همهٔ آحاد نیز در عرض یکدیگر از رتبتی واحد نسبت به معلول برخوردارند؛ پس تأثیر هریک در عرض دیگری است و بسرای معلول واحد علل فراوانی که مستقل از یکدیگر عمل میکنند و در عرض یکدیگر هستند وجود خواهد داشت. معنای استقلال در این فرض آن است که فاعلیت ایجادی برای هر یک از اجزاء ثابت است و هر کدام نیز شرط اعدادی دیگران خواهد بود و از استقلال مزبور بیش از این اراده نشد. البته استقلال چند علت غیر از توارد آنهاست و هر دو عنوان محال است.

در صورت دوم، که یکی از اجزاء با شرط حضور دیگر اجزاء علت مؤثر باشد و دیگر اجزاء تنها شرط فاعلیت آن علت باشند، اشکال پیشین لازم نسمی آید، ولی چون همهٔ اجزاء نسبت به معلول در رتبتی واحد هستند فاعلیت یکی از آنها و شرطیت دیگر اجزاء، مستلزم ترجیح بدون مرجع است و برای گریز از این محذور ناگزیر باید همان علت مؤثر را علت واقعی دانست و دیگر امور را شرط فاعلیت آن شمرد؛ و این امر خلاف فرض و خلاف ترکب علت مؤثر است.

در صورت سوم، اگر هیچ یک از آحاد با شرط حضور دیگر اجزاء، فاعل تام نباشد و وصف اجتماع در علیت دخیل باشد و این وصف نیز یک اعتبار عقلی باشد که مجموع فاقد جزء صوری خارجی است، در این صورت، اشکال تأثیر یک امر اعتباری عقلی در یک معلول حقیقی خارجی لازم می آید، زیرا امور اعتباری محض که فاقد وجود عینی مستند، منشأ آثار خارجی نمی توانند باشند؛ و مثالی که به عمل ده نفر در تحریک سنگ واحد زده شد شاهد بر جواز صدور بسیط از مرکب نیست.

در مواردی که چند شی، در کنار یکدیگر قرار میگیرند و شی، جدیدی که آشار و خواص نوینی داشته باشد، پدید نمی آید و مجموع، وجودی علاوه بر وجود آحاد ندارد، ترکیب آنها اعتباری است. شیخ اشراق که به جواز صدور بسیط از مرکب قائل است، مطابق با قاعده ای که خود برای شناخت امور اعتباری بیان داشته است، نمی تواند مرکبات اعتباری را موجودی حقیقی بداند. شیخ اشراق براین قاعده تصریح می نماید که هر چه تحقق آن به تکرر نوع آن منجر شود، اعتباری بوده و وجود واقعی ندارد. مرکبات اعتباری از این قبیل است، زیرا اگر در یک لشگر علاوه بر افراد آن، شیء جدیدی که حاصل اجتماع است، موجود باشد از اجتماع آن شیء جدید با اجزاء سابق، اجتماع جدیدی پدید می آید و بدین ترتیب، ترکیبات نوین، یکی پس از دیگری شکل میگیرد. در صورت چهارم، یعنی در صورتی که مجموع، امری زائد بر افراد و آحاد دانسته در صورت چهارم، یعنی در صورتی که مجموع، امری زائد بر افراد و آحاد دانسته شود و بر فرض، آن امر زائد برخلاف قواعدی که براعتباری بودن آن دلالت میکند، امری وجودی و واقعی باشد، این اشکال لازم می آید که آن امر زائد یا مرکب باشد یا امری وجودی و دی نفرد، علیت افراد و اجزاء برای پدیدآمدن آن اشکالی ندارد ولی علیت بسط؛ اگر مرکب باشد، علیت امراد ولی علیت

آن مجموع که خود مرکب است، برای بسیط محل اشکال است؛ و اگر بسیط باشد چگونگی علیت اجزاء سابق برای آن بسیط محل گفت و گو است.

پاسخ نقض اجمالی بر مبنای معروف نزد حکما این است که از دو شقی که برای جزء صوری حادث مرکب تصویر می شود، شق ترکب انتخاب می شود. البته هر مرکبی به بسیط ختم می شود و بساطت آن مستلزم تسلسل در علل حادث و بسیط نیست، زیرا علت هر شیء بسیط، همواره یک شیء حادث بسیط نیست بلکه امر قدیم نیز می تواند سبب پیدایش یک امر حادث بسیط شود. اگر آن شیء بسیطی باشد که حدوث، وصف زاید بر آن نباشد بلکه حدوث، نفس ذات و ذاتی آن باشد، می تواند علتی قدیم سبب وجود آن باشد.

حادث شدن شینی که حدوث، ذاتی آن نباشد، به حدوث علت آن بازگشت می نماید. اما اشیایی که نظیر زمان و حرکت، تقدم، تجدد اتصالی و حدوث، عین ذات آنهاست، حدوث به ذات آنها مستند است و فاعل قدیم، ذات آنها را ایجاد می کند و بدین ترتیب تسلسل در علل آن لازم نمی آید.

معارضه!ی که به استناد نقض اجمالی بیان شد به وسیله پاسخی که از نقض داده شد، دفع میگردد. معارضه متوقف بر این است که جزء مرکب، بسیطی باشد که حدوث زاند بر ذات آن باشد نیازمند به علتی حادث است؛ و براین قیاس تسلسل در علل لازم میآید. اما اگر جزء مرکب بسیطی باشد که حدوث ذاتی آن است، پیدایش آن را میتوان به علتی قدیم اسناد داد و بدین ترتیب تسلسل در علل لازم نمیآید.

باسخی که صدرالمتألهین از نقض اجتمالی و معارضه می دهد، میتنی بتر حترکت جوهری و حدوث ذائی به معنای هنویت نه ماهیت موجودات مادی است. اما براساس حکمت مشاء که حامیان آن قائل به حرکت جوهری و حدوث ذاتی موجودات مادّی نیستند، علت حادث همواره مرکب است. حکمای مشاء دهمانگونه که در فرع اول گذشت علت حوادث را مرکب از دو جزء می دانند: یک جزء آن مستمر و نابت است و جزء دیگر منجدد است به گونه ای که عدم بعد از وجود آن، شرط نحقق معلول می باشد. آنها رابطهٔ حادث و قدیم و ثابت و سیال را از طریق حرکت مستدیر فلک و مانند آن توجیه می کردند، به این بیان که برای حوادث از لاً: یک علت فاعلی است که در فاعلیت خود تام است و ثانیاً برخی شرایط است که در اثر حرکت افلاک و ظهور زمانهایی خاص حاصل می شود.

اشکال چگونگی ارتباط حادث و قدیم و همچنین ثابت و سیال به نفس حرکت فلکی و زمان حاصل از آن نیز انتقال پیدا میکند و حکمای مشاء برای باسخ از این سؤال برای حرکت، دو عنوان حرکت تنوسطیه و قطعیه، یعنی دو چهرهٔ ثابت و سیال در نظر میگرفتند و چهرهٔ ثابت آن را مرتبط به عالم تجرد و ثبات الهی و چهرهٔ متغیر آن را مرتبط به دیگر حوادث می دانستند.

صدرالمتألهین اشکال مزبور را به دو چهرهٔ مغایر و ناهماهنگ حرکت و یا زمان منتقل میکند. آیا این دو چهره دو واقعیت هستند و یا یک واقعیت؟ و در هر حال نحوهٔ ارتباط آنها با یکدیگر چگونه است؟

پاسخ نهایی از اشکال باد شده را حرکت جوهری و حدوث ذاتی عالم و اجزاء آن می دهد. براساس حرکت جوهری همهٔ عالم طبیعی یک هویت اتصالی و متقضی و متصرم دارد و تجدد در متن طبیعت آن حاضر است و انفصال و به دنبال آن، اتصال بین اجزاء متکثر، مفاهیمی هستند که با انفصال و همی آن حقیقت واحد در ذهن حاصل می شوند و وهم چون اجزاء جوهر متصرم طبیعت را از یکدیگر جدا نموده و با هم می سنجد هر یک از اجزاء را مستلزم عدم جزء سابق و عدم هر جزء را نیز مستلزم وجود الاحق آن می داند و این حکم که با آخذ مفاهیم از جوهر سیال طبیعت به دست می آید، از لوازم ذاتی آن جوهر است و ثبوت آن برای جوهر طبیعی نیازمند به جعل جاعل نیست. حرکت جوهری علل اعدادی و شرایط متصرم زمانی را که برمبنای حکمت مشاء در حرکت جوهری علل اعدادی و شرایط متصرم زمانی را که برمبنای حکمت مشاء در تکوین حوادث دخیل هستند، نادیده نمی انگارد و از نقش فاعلی علت وجودی نیز

چیزی کم نمیگذارد و بدین ترتیب ضمن آن که علت وجودی را علت حقیقی و واقعی معرفی میکند، تقدم و تأخر اجزاء و حوادث زمانی و مکانی را نسبت به یکدیگر بی نیاز از علت حقیقی و ناشی از نگاه واهمه و تفکیک عناصر و اجزاه حقیقت واحدی می داند که به دخالت وهم از یکدیگر منفصل و جدا و به دنبال آن متصل و پیوسته انگاشته می شوند و با این بیان مذعای حکمای مشاء مبنی بر معذ بودن شرایط و حوادث زمانی و فاعلیت علت ثابت و باقی، به گونهای که خالی از اشکال است، اثبات می گردد.

صدرالمتألهین فرع اوّل را برمبنای حرکت جوهری سامان میبخشد ولی فرع چهارم را که عبارت از قدم نفوس است، از ناحیهٔ کبرای استدلال، که مبنی بر قدیم بودن بسیط است، بلکه از جهت صغری بعنی بساطت نفس، ناتمام می داند، زیرا نفس از آن جهت که نفس است وجودی تعلقی نسبت به بدن دارد و بسیط نیست. تعلق به اجرام طبیعی موجب می شود تا نفس به برخی از احکام طبیعت محکوم شده و از جملهٔ آن احکام ترکب از دو جهت بالفعل و بالقوه است.

مراد از بسیط بودن در اینجا آن است که محل نداشته باشد و محل معنای جمامعی است که ماده، موضوع و متعلق را در برمیگیرد و نفس با آن که ماده و موضوع ندارد، دارای متعلق است و به همین لحاظ بسیط نیست<sup>۱</sup>.

#### ازليت نفس

جمهور حکما از جمله فارابی<sup>۲</sup>، ابن سینا<sup>۳</sup>، فخر رازی<sup>۴</sup>، غزالی<sup>۵</sup>، سهروردی<sup>۴</sup>،

المحكمة المتعالية في الاسفار الاربعة، ج٢، صص ١٩٧ ـ ١٩٨ ؛ شرح حكمة الاثراق، حاشيه صدرالديس شيرازي، ص ٢٥٥؛ عبدالله جوادي آملي، همان، صص ٢٤١ ـ ٣٤٧.

٢. هيون المسائل، ص ١٢. ٢. النجاة في الحكمه الالهية، صص ١٨٣ ـ ١٨٣.

٣. المباحث المشرقيه في علم الالهبات و الطبيعيات، ج١، صمى ٢٩٩ـ ٢٠٤.

٥. روضة الطالبين وحمدة السالكين في مجموعة رسائل الامام الغزالي، ج١٢. ص. ٣٩.

۶. پرتونامه و الواح همادی در مجموعه مصنفات شیخ اشراق، چ۲، صحص ۲۵– ۱۲۴ –۱۲۳.

ابوالبرکات بغدادی ا، اثیرالدین ابهری و قطبالدین شیرازی معتقدند که نفس موجودی حادث است که با حدوث بدن حادث می شود و نغیر جوهری با بدن دارد ولی برای استکمال و اکتساب فضایل یک نحو تعلق تدبیری با بدن پیدا می کند.

فاثلان به حدوث نفس عمدتاً به دو استدلال ذيل استناد كردهاند:

الف. اگر نفس قدیم باشد، در ازل یا واحد است و یا متعدد که هر دو قسم بـاطل است، بنابراین قول به قدم نفس هم باطل خواهد بود.

واحد بودن نفس باطل است زیرا در آن صورت، هنگام تعلق به ابدان یا به هسمان صورتِ واحد باقی خواهد ماند، یا متعدد خواهد شد. قسم اول باطل است زیرا مستلزم آن است که هر آنچه یک انسان به آن عالم است، نمام انسانها به آن عالم باشند؛ و آنچه یک انسان به آن جاهل باشند؛ و بطلان این مسئله روشن یک انسان به آن جاهل باشند؛ و بطلان این مسئله روشن و واضح است.

قسم دوم نیز باطل است، زیرا اگر تغوس قبل از تعلق به ابدان واحد باشد و بعد از تعلق متکثر شوند با این نفوس که تشخص هم دارند، در ازل موجود بودند، در این صورت تعدد و تکثر در ازل هم حاصل بوده است و خلاف فرض لازم می آید؛ و یا این نفوس در ازل موجود تبودند و بعد از عدم حاصل می شوند که لازمهٔ این قول، حدوث نفوس است و قول به قدم باطل می شود. متعدد بودن نفوس در ازل نیز ممتنع است، زیرا نفوس امتیاز یکی از دیگری در امری از امور واقع می شود و آن امتیاز یا امتیاز در ماهیت باطل است، یا امتیاز در لوازم ماهیت و یا امتیاز در عوارض است. امتیاز در ماهیت باطل است زیرا نفوس بشری در ماهیت مساوی هستند. امتیاز و اختلاف در لوازم ماهیت بین افراد ماهیت مشترک است و وصف مشترک است و میشرک است و مشترک است و مشترک است و مشترک است و مشترک مقید امتیاز نیست. امتیاز در عوارض نیز باطل است، زیرا اختلاف در عوارض به

٢. شرح الهداية الاثيرية، ص ٢١٢.

الكتاب المعتبر في الحكدة، صعب ٢٧٧- ٢٧٩.

٣. درة التاج لغرة الدياج، ج ٥٥ مس ٢.

سبب تغایر در ماده حاصل می شود و مادهٔ نفس، بدن است. پس قبل از حصول بیدن، ماده ای موجود نیست که به سبب تغایر در آن، اختلاف در عوارض حاصل شود. بنابراین تکثر و تعدد نفوس در ازل محال است.

ب- اگر نفوس در ازل موجود باشند، یا متعلق به ابدان دیگری هستند، یا خالی از تعلق به ابداناند. هر در قسم باطل است. پس قول به ازلی بودن نفوس نیز باطل است.

قول به تعلق به ابدان را با دلایلی که در ابطال تناسخ ذکر میکنند، بـاطل میکنند، و اما بنابر این فرض که خالی از تعلق به ابدان باشند، معطل بودن نفوس لاژم میآید که جایز نیست.

قائلين به قدم نغوس نيز به سه وجه احتجاج كردماند:

حجت اول: در فلسفه ثابت شده که ادوار فلکی غیرمتناهی اند. پس ابدان بشری نیز غیر متناهی اند. اگر نفوس بشری حادث باشند، حدوششان به این علت است که حدوث بدن، شرط فیضان نفوس از علل غائی است. پس اگر ابدان غیر متناهی باشند، عدم تناهی نفوس هم لازم می آید، ولی ثابت شده که نفوس فساد ناپذیرند. پس لازم می آید که عدد غیر متناهی از نفوس موجود باشد و این محال است، زیرا عدد قابل زیادت و نقصان است و هر آنچه قابل زیادت و نقصان باشد متناهی است. بنابراین، نفوس موجود هم متناهی اند. پس حدوث ابدان علت برای حدوث نفوس نیست و صدور نفوس از علل غابی متوقف بر حدوث ابدان علت برای حدوث نفوس قدیماند.

حجت دوم: هر آنچه حادث می شود باید ماده ای داشته باشد تا وجود آن اولی از عدمش شود. بنابراین، اگر نفوس حادث باشند مادی می شوند، اما تالی باطل است، پس مقدم هم باطل خواهد بود.

حجت سوم: نفوس ابدی اند؛ بنابراین، ازلی هم هستند. اگر ازلی نباشند، ابدی هم نخواهند بود، زیرا ثابت شده که هر کاننی فاسد است، اما ابدی بودن نفوس به دلایسل متعدد و معتبر ثابت شده است ا

<sup>1.</sup> المطالب العالمية من العلم الالهي، ج٧، صمى ١٨٩٥ - ٢٠ المباحث الشرقيد، ج١، ص ٢٩٩ ـ ٢٠٠.

ابن کمونه به ازلیت و قدم نفس اعتقاد داشته و برای اثبات این مدعا به دلایلی که در کتب فلسفه متداول و متقول است، مانند دلایل افلاطون، استناد نکرده، بلکه خود برهانی اختراع و ابداع کرده که مدعی تفرد در آنهاست و بارها این نکته را در آثار خود تصریح کرده است. این برهان، همانگونه که خود او می گوید، از مقدماتی تشکیل یافته که هر یک در کتب فلسفه به طور جداگانه و نه به صورت برهان، یاد شده است، مگر دو قضیه که طرح و اقتراح خود این کمونه و روح برهان او بر قدم نفس است؛

۱. هر حادث مرکب است. هیچ مرکبی قدیم نیست و هیچ بسیطی هم حادث نیست.
 ۲. هر چه دارای علت مرکب است، خود ناچار مرکب است.

ابن کمونه برهان اختراعی خود را بر قدم نفس و نیز مقدمه های اساسی آن را در دو مقاله (یک تقریر در مقاله اول و دو تقریر در مقاله دوم) با تفصیل و شرح و بسط فراوان و با صورتها و بیانهای مختلف تقریر و اعتراضات را دفع کرده است.

موجزترین تقریر برهان وی به این شرح است:

ثابت شده است که نفس بسیط است و همچنین ثابت شده که هر آنچه علت تامهاش مرکب باشد خود مرکب خواهد بود. پس اگر نفس حادث باشد، علت تامهاش یا قبل از حدوث نفس موجود بوده، که در این صورت بنابر امتناع تخلف معلول از علت تامه، وجود نفس قبل از وجودش لازم می آید که خلف است و محال! یا علت تامه نفس قبل از حدوث نفس موجود نبوده، در این صورت آن علت یا بسیط است یا مرکب. جایز نیست بسیط باشد، زیرا در آن صورت محتاج به علتی حادث و بسیط خواهد ببود و دور یا تسلسل لازم می آید که محال است. همچنین جایز نیست مرکب باشد، زیرا هر آنچه علت تامهاش مرکب است خود مرکب خواهد بود. چون هر دو قسم باطل شد، حدوث نفس هم باطل می شود !.

1. ازلية النفس و بقائها، مقاله النفس لبست بمزاج، (الفصلالآخر:) قصل في ذكرالاجوبة عن تلك التشكيكات.

ابن کمونه در پایان فصل پنجم از مقالهٔ اولیٰ در اثبات ازلیت نفس، در محل نزاع قائل به نفصیل شده و چهار وجه یاد کرده است. وی میگوید:

«قول به اینکه نفس انسانی قدیم است، محتمل بر وجوهی است:

١. هر نفس انساني قديم است از آن حيث كه آن نفس معين است.

 ۲. هر نفس انسانی قدیم است از آن حیث که نفس انسانی است. این وجه اعم از وجه اول است.

 ۳. هر نفس انسانی قدیم است از آن حیث که مطلقاً نفس است. این وجه اعم از وجوه پیشین است.

۴. مصداق نفس انسان قدیم است فی الجملة، چه صدق مفهوم انسان بر آن مصداق
 دانمی باشد یا در بعضی از احوال. این وجه اهم از سایر وجوه است».

ابن کمونه یادآور می شود که برهان اختراعی او بر قدم نفس انسان به معنای چهارم دلالت میکند و قدم نفس به معانی دیگر، از برهان وی لازم تمی آید زیـرا صـدق اعـم مستلزم صدق آخص نیست.

او در توضیح این مطلب میگوید: هنفس انسان، هنفس، نامید، نمی شود مگر هنگامی که ذات آن به بعضی از اجسام تعلق پیدا کند و این تعلق هم، تعلق تدبیر و تصرف باشد. پس نفس معین، نفسی است که متعلق به بدنی معین است. و اگر به بدنی غیر از آن بدن تعلق پیدا کند از «آن نفس معین» بودن خارج می شود و نه از نفس بودن. و روشن است که نفس معین» از آن خیش که آن نفس است، باید حادث باشد، زیرا تعین آن نفس متوقف بر تعلق به بدنی معین و تعین آن بدن است، در نتیجه حادث خواهد بود.

اما نفس به معنای دوم، یعنی از آن حیث که نفس انسانی است، بنابر رأی قائلان به جواز نسخ، قدم و ازلیت آن ممکن خواهد بود، زیرا جایز است که قبل از تعلق به ایس بدن، به بدنی دیگر تعلق داشته و قبل از آن بدن به بدن دیگر تا بی نهایت، اما مطابق با رأی منکران تناسخ نفس حادث است.

و اما نفس به وجه سوم، یعنی از آن حیث که نفس است مطلقاً، طبق نظر قائلان به جواز نسخ و مسخ، قدم نفس جایز خواهد بود، در غیر اینصورت حدوثش واجب است. همچنین نزد قاتلان به جواز فسخ و رسخ، حدوث نفس واجب است.

و اما نفس به معنای جهارم، با استناد به برهان مذکور، قدیم است. ۹

ابن کمونه میگوید: «گویا قول آن دسته از متقدمان که نفس را حادث دانستهاند ناظر به معانی و وجوهی بوده که قول به حدوث بنابر آن وجوه ممکن است».

وی در پایان خود را در این تفصیل و تقریر متفرد دانسته است.

ابن كمونه در التقيحات و المطالب المهمة نيز به برهان خود بر ازليت نفس اشاره كرده است. تقرير او در تنقيحات به شرح ذيل است:

«لوكانت النفس حادثة لافتقرت إلى علَّة بها يجب وجودها و هذه العلَّة إمَّا موجودة فــبل حدوث النفس أو ليس، و الأوَّل يقتضي أن تكون النفس موجودة قبل وجودها لاستحالة تخلف المعلول عن علَّته التامة و هو محال، والثاني لايخلو إمَّا أنْ تكون تلك العلة بسيطة أو مركبة. لاجايز أن تكون بسيطة. والاً لافتقرت من حيث أنها حادثة إلى علة أخرى حادثة و من حيث انها بسيطة إلى أن تكون علتها بسيطة. أمّا الاوّل فلأنّه لو لم تكن للحادث علم حادثة لكان إمّا أن لايفتقر إلى علَّة أصلاً و هو ظاهرالبطلان أو يكون مفتقراً إلى علة دانسة. و حسيننذٍ يكسون وجوده في بعضالاحوال دون بعض ترجيحاً من غير مرجح و بطلانه ظاهر أيضاً. و أماالشاني فلأنه لوكان للبسيط علة مركبة فان استقل واحد من أجزاتها بالتأثير فيه لايمكن إسناد المعلول الى الباقى و الآ ان كان له تأثير في شيء من المعلول و للباقي تأثير في باقيه كان المعلول مركباً؛ و إن لم يكن لشيّ منها تأثير فيه فإن حصل لها عندالاجتماع أمر زائد هوالعلة فإن كان عدمياً لم يكن مستقلا بالتأثير فيالوجود. و إن كان وجودياً لزم التسلسل في صدوره عنالعركب إن كان بسيطاً في صدور البسيط عنه إن كان مركباً و إن لم يحصل بقيت مثل ما كانت قبل الاجتماع. فلايكون الكلِّ مؤثراً هذا خلف. و لا جايز أن تكون تلك العلَّة مركبة لما تـقدّم سن أنَّ كـلَّما علتهالتامة مركبة فهو مركب لكن النفس يستحيل أن تكون مركبة بما سبق. و يوجه آخر رتّبته

على هذه الصورة و هو: أنّ النفس عائمة فلوكانت مركبة لكان الموصوف بالعلم إمّا بعض أجزائها المفروضة أو كلّها، فان كان بعضها فذلك البعض إن لم يكن قابلاً للقسمة الفرضيّة فهوالمطلوب، و ان كان قابلاً لها عاد الكلام في أنّ الموصوف بالعلم امّا كلّم أو بعضه و لزم التسلسل و هيو محال، و ان كان الموصوف بالعلم كلّ تلك الاجزاء فان كان كلّ واحد منها عالماً بعلم واحد لزم أن يكون الحال الواحد في الحالة الواحدة في أكثر من محل واحد و هذا بديهي الامتناع أو بعلوم متفايرة فتكون النفس الواحدة تفوساً كثيرة و هذا خلف؛ و ان لم يكن كلّ واحد عالماً فيان لم يحدث العلم فيه فيامًا أن يحدث العلم فيه فيامًا أن يتقسم العلم بانقسامه أو لاينقسم وكلا القسمين باطل:

أمّا الاول: فلأن علم النفس متعلق بالبسائط لا محالة اذ لوكان متعلقا بالمركبات فقط والعلم بها مشروط بالعلم بأجزائها التي هي بسائطها، لكان قد تعلق بالبسائط أيضاً والفرض خلافه، و ان كان كذلك استحال انقسامه و الآلكان بعضه إمّا أن يتعلق بجملة ما تعلّق به كلّه فيكون الجزء مساوياً للكلّ و هو محال أو يبعضه فيلزم انقسام المعلوم و هو خلاف الغرض؛ أولا بشيء منه فعند اجتماع تلك الأجزاء إن حصل العلم بذلك المعلوم لزم المحال من وجهين؛ أحدهما أنّه يعود الكلام إلى هذا العلم الحاصل، فإن لم يكن منقسماً حماد التقسيم و لزم التسلسل، و ثانيهما أنّه على هذا التقدير لا يكون تلك الأجزاء لذلك العلم بل إمّا اجزاء لعلته القابلية أو لعلة الفاعلية و قد فرضت أجزاء له هذا خلف. و إنْ لم يحصل العلم به لم يكن هناك علم بذلك المعلوم أصلاً و هو خلف أيضاً.

وأمّاالثانى و هو أن لا ينقسم العلم بانقسام ذلك المركب، فلأن النسبة التى بين العالم و بين العلم ان كانت لكلّ واحد من أجزاء المركب فإن كانت نسبة كلّ واحد الى شىء من ذات العلم غير ما إليه نسبة الآخر لزم انقسام العلم، و ان كانت إلى ذات العلم بأسره كان الشئ الواحد معقولاً مرّأت كثيرة لامرّة واحدة، بسبب أنّه يلزم أن يكون معلوم كلّ واحد من الأجزاء هو المعلوم كما هو لأجزائه فقط و هذا القسم محال، و ان كانت النسبة ليعض أجزاء المركب دون البعض لم يكن الكلام الا في الذى له نسبة فقط؛ قان كان مركبا عاد الكلام والا فهو نفس المطلوب و ان كانت النسبة غير حاصلة لشئ من الأجزاء كانت جميع الإجزاء خالية عنها؛ فلا يكون المجموع الذى له النسبة غير حاصلة لشئ من الأجزاء كانت جميع الإجزاء خالية عنها؛ فلا يكون المجموع الذى له

نسبة إلى ذات العلم له نسبة إليه هذا خلف. فنيت أنّ النفس بسيطة فبطل أن تكون علتها النامة التي هي غير موجودة قبل حدوثها مركبة كما سبق بيانه، و قد كان أبطل أنّ تكون تلك العلمة أيضاً بسيطة و أبطل أبضاً أن تكون العلمة النامة للنفس موجودة قبل حدوث النفس، و بطلان ذلك كلّه إنّما هو على تقدير أن تكون النفس حادثة فتكون حدوثها باطلاً.

وكل مقدمة لم تشتمل هذاالكلام على بيانها فهى مبنية فى موضعها من هذا الكتاب، و هذا إنّما ذكرته لما يندرج فيه من الفوائد. ولأنه مما لم أعرف سبقى إليه فلايوجد فى الكتب مشهورة، ولأنّ هذه المسألة من المسائل التى يبتنى عليها فواعد كشيرة فأحببت أن أذكرالبحث فيها من الجانبين اذ ربّما يظهر للناظرالنحرير من أثناه المباحثة ما هوالحق الذى يجب أن يعتقد أن أيقن فى الفكر والنظر». المناظرات المباحثة ما هوالحق الذى يجب أن يعتقد أن

وي در المطالب المهمة اين برهان را به صورتي مختصر تقرير كردهاست:

«و يجب أن تكونالنفس ازلية الوجود و هذاالمطلوب و ان كان قد قال به يعضالمحققين الا ان البرهان الذي ابرهن به عليه هيهنا مما لم اعرف اني سبقت البه و هذه حكايته:

لوكانت النفس حادثة لكانت علمتها النامة إمّا أن يكون قد كانت موجودة قبل حدرتها او لا يكون؛ والاول محال لاستحالة تخلف المعلول عن العلة التامة؛ و الثانى يقتضى أن تكون علمتها مركبة، إذ لوكانت بسيطة لكانت فها علة حادثة و بسيطة لاستحالة صدور الحادث عـن القـديم والبسيط عن المركب، و يكون الكلام في علمة علمها و هلم جراً. و إذا كانت علمها سركبة فهو مركب، فتكون النفس مركبة و برهن أنّها بسيطة هذا خلف» ".

قطبالدین شیرازی در شرح حکمة الاشراق این استدلال را از قول و بعض الأفاضل من المعاصرین و در شرح حکمة الاشراق این برهان من المعاصرین فکر کرده است و سپس به نقد آن پرداخته است. به رأی او این برهان مبتنی بر امتناع صدور بسیط از مرکب است در حالی که وی صدور بسیط از مرکب را جایز شمرده و بنابراین استدلال مذکور را فاسد دانسته است.

١. التنفيحات في شرح التلويحات، صص ٥٥٠ ـ ٥٥٢.

٧. المطالب المهدة، البحث الثالث من الفصل السابع.

لاشرح محكمة الاشراق، صص 201\_201.

ملاصدرا در جلد هشتم اسفار، بعد از نقل استدلال و ایراد علامه شیرازی بر آن، اعتراض او را وارد ندانسته است. البته در پایان به عدم افادهٔ استدلال در قدم نفس رأی داده است، زیرا بنابه اعتقاد ابن کمونه نفس بسیط است در حالی که ملاصدرا نفس را هغیر بسیط الحقیقة و دانسته است.

«أقول: قد علمت منا في كلامنا على القاعدة المذكورة أجوبة جميع ما ذكره هو و غيره، و حلّ ما عقدوه في تجويز تلك القاعدة و تصحيحها من النقض الاجمالي عبلي حبجة فسادها والمناقضة والمعارضة في مباحث العلة والمعلول من هذا الكتاب. فبارجح إلى النظر فيها إن اشتهيت حتى يظهر لك حقية أنّ المعلول البسيط لايمكن أن تكون له علة مركبة، و مع ذلك لا يلزم من ذلك قدم النفس بماهي نفس، لأنها غير بسيطة الحقيقة، و كذا كلّ ما يوجد في الزمان والحركة كالطبائم الصورية و غيرها» أ.

#### تجرد نفوس حيواني

ابن کمونه از جمله حکمایی است که به تجرد نفوس حیوانی قائل است و از نظر وی نفوس حیوانات، نفوسی غیر منطبع در اجسام و بدنهاست:

«للحيوانات نفس غير منطبعة في أبدانها و لا حالَة فيها، بل حالها في التجرد عن الاجسام كحال النفس الانسانية من غير فرق».

وى در پايان فصل دوم از مقاله ان النفس ليست بمزاج... مى نويسد: «و اعلم أنّ للحكماء خبطاً كنيراً فى أنّ الحيوانات الغيرالناطقة هل لها نقوس مجردة اى مفارقة للمادة الجسمانية أم نفوسها منطبعة فى أبدانها حالّة فيها حلول العرض في الجوهر؟ و لهم خبط أيضاً فى أنّ الانفس هل هى قديمة أم حادثة مع حدوث بدنها الخاص بها؟ و هل هى متحدة فى النوع أم نوع كل واحدة منها فى شخصه؟ و قد طال النزاع بينهم فى ذلك و كلّ واحد من هذه الابحاث و إن كان غير مظلوب بالذات فى هذه المقالة، فان لى فيه نظراً نافعاً فيما أنا بصدده...».

اللحكمة المتعاليه في الاسفار الأربعة، ج ٨، صعر ٢٧٩ ـ ٢٨٠.

اکثر حکما از جمله فارابی ۱، ابن سینا ۱، منکر تجرد نفوس حیوانی اند. غزالی نیز از جمله کسانی است که منکر تجرد نفوس حیوانی بوده و آن را جسمی لطیف دانسته است ۲.

اما سهروردی و قطب الدین شیرازی آز جمله قائلان به تجرد نفوس حیوانات اند. بنابه نقل دوانی در شرح جاکل النود آ، سهروردی دلائلی نیز در این باب ارائه کرده است. از جمله آنکه نفوس حیوانات برخلاف اجسامشان در تبدل و سیلان نیست، و اینکه حیوانات علیرغم تغییر و تبدل بدن و اجسامشان شعور به ذات دارند.

دوانی در بخشی از شرح این عبارت سهروردی در اثبات تجرد نفس ناطقه که: «ولو کنتُ أنت هذا البدن أو جزء منه لتبدّلت أنانیّتک کلّ حین و لعادام الجوهرالمدرک منک فأنت أنت لا ببدنک» مینویسد: سهروردی در برخی دیگر از آثار خویش نیز به جریان ایس دلیل در سایر نفوس حیوانی قائل شده است، بنابراین نفوس حیوانی از نظر او مجردند.

سهروردی همچنین در طبیعیات تلویجات پس از اثبات تجرد نفس ناطقه انسانی این سؤال را مطرح میکند که آیا حیوانات نیز دارای نفسی غیر از مزاجشان هستند؟ یا اینکه نفس ایشان در بدنشان منطبع بوده و همچنان که بدن ایشان در حال تحلیل است، نفسشان نیز هر روز تحلیل می رود، و این در حالی است که خلاف آن را مشاهد، میکنیم، پس ممکن است که حیوان نیز همچون انسان دارای نفس ناطقه باشد.

تعلیقات، می ۵۰. ۲. النفس من کتاب الشفا، می ۲۷۵.

٣. الرسالة اللدينة في مجموعة رسائل الأمام الغزالي، ج٣. صحب ٩٢ ـ ٩٣.

٢. شرح حكمة الاثراق، ص ١٩٩٠.

۵ شو اکل اللحور فی شرح هیاکل النور فی تلاث رسائل، می ۱۲۵. می ۱۲۲.

٧. «ثم لايذهب عليك أن المصنف أشار في غبر هذا الكتاب إلى جريان هذا الدليل في ساير النفوس الحيوانية إذ لو لم يكن لها نفس باقية لكان الفرس يتبدّل كل حين والحدس الصائب يحكم بخلافه و بأنّ الفرس يشعر بذاته مستمرأ مع تبدّل بدنه و لفلك يتفكر ما أحشه من قبل فللحيوانات أيضاً عنده نفوس مجردة كما هو مذهب الأوائل: (هسانجا).

«ذكر آخر؛ لولم يتحلّل من بدنك شيء و أنت الغاذية بما أتت لزاد عظم بذلك كثيراً جداً على ما عهدت سيّما عند وقفه النامية، و إذ ثبت التحلّل و دريت عكوف الحرارة على التحليل و التنقيص و غيرها من الاسباب أأنت في كلّ سنة ذات أخرى أو ذات منقصة أنيتها أم هي ذات لاتتحلل فهي غير متجزّئة. نبهتك فانتبه أنّها شعلة ملكوتية لاهوتية تعالت عن إنطباع المادة و أن نكون نفس العزاج.

سهروردی در پاسخ سؤال فوق میگوید: «فیه سر سیأتیک فانتظره مفتشاً» آ. ابن کمونه در شوح جملهٔ فوق میگوید که این سر در اواخر علم الهی در بحث تناسخ آمد، است و در آنجا نیز همین سؤال را مطرح می کند اما هیچ جوابی به آن نمی دهد و همین شرک جواب دلیل براین است که او برای حیوانات نیز قائل به نفس ناطقه است.

«و قوله: «فيه سرّسياً تيك قانتظر، مفتشاً» فاعلم أن هذاالشرّ مذكور في أواخرالعلم الآلهي عند كلامه في التناسخ و قد شكّك بهذاالسؤال بعينه هناك و لم يجب عنه جواباً كافياً في دفعه و كأنّ تسميته له بالسر و ترك الجواب الكافي في المسوضع الذي أحال بالجواب عليه تنبيه يقارب التصريح في أنّه يعتقد أنّ لباقي الحيوانات نفوساً ناطقة كما للانسان و من يتأمل السؤال المذكور يجد حدسه حاكماً بصحته و أنّ لاجواب عنه لكن مع قطع النظر عن الحدس أو عند من لا يكون له ذلك الحدس الايتعذّر منع بعض مقدماته و ذلك ظاهر لمن يتأمله» آ.

١. التنفيحات في شرح التلويحات، ص ٢٩٨.

۳. همان، ص ۵۰۰.

ملاصدرا و حاج مآلاهادی سبزواری به دلیل عقیده به تجرد برزخی خیال به تجرد نفوس حیوانات نیز قائل شدهاند. صدرالمتألهین شیرازی نفس را در مقام خیال دارای تجرد برزخی یا تجرد غیر تام دانسته است. به این معنی که نفس در مقام تخیل بالفعل چه در ذات و چه در فعل مجرد از ماده جسمانی و نه از صورت مقداری است. زیرا تخیل اشیاه عبارت است از استحضار صورت آنها بدون ماده در قوهٔ خیال با همان وضع و شکل و مقداری که در خارج موجودند. صور خیالی، برخی از احکام ماده از قبیل مقدار و شکل را داراست و از بعض دیگر مانند حرکت و قوه میزاست؛ در نتیجه دارای تجرد برزخی است. از آنجا که صور با وعای خود به نحوی سنخیت دارند، بنابراین قوهٔ خیال هم مجرد به تجرد برزخی است!

صدرالمتألهین در فصلی مستقل از اسفار دربارهٔ تجرد خیال بنحث کنرده و بنراهین متعددی در این باب اقامه کرده است<sup>7</sup>. اما اکثر حکما از جمله ابن سینا<sup>۲</sup>، فنخر رازی<sup>۲</sup>، میرداماد<sup>۵</sup> و علامه لاهیجی<sup>۶</sup> قوهٔ خیال را جسمانی میدانند.

یکی از لوازم قول به تجرد خیال، تجرد نفوس حیوانات است. لذا قائلان به تجرد خیال، به تجرد خیال، به تجرد خیال، به تجرد نفوس حیوانات نیز قائل شدهاند. ملاصدرا در بخش نفس اسفار چندین برهان در بیان تجرد نفوس حیوانی اقامه کرده است<sup>۷</sup>. از جمله:

۱. شکی نیست که بدن حیوان و انسان، تحت تأثیر برخی عوامل داخلی و خارجی،
 متحول میگردد. حال اگر نفس، صورتی مادی و منطبع در بدن باشد، باید به تبع تغییرات

ا. الحكمة المتعالية في الاسفار الاربعة، ج ٨، صنص ٢٦٥، ٢٦٢، ٢٦١، ٢٦٠، ٢٩٦، ٢٩٦، ٢٩٦، ٢٠٦؛ ج ٩، ص ١٩١؛
 السرار الحكم، ج ١ ، ص ٢٤٢؛ هيو نامسائل النفس، ص ٣٨٩.

٢. المحكمة المتعالية في الاصفار الاربعة، ج٦، صبص ٢٧٥ ـ ٢٨٧.

الاشارات و الشنبيهات، مع الشوح لنصيرالدين الطوسى و شوح الشوح لقطب الدين الواذي، ج٢، ص ٢٧٧؟
 النفس من كتاب الشفاء، صص ٢٥٩\_ ٢٥٩.

<sup>47.</sup> المطالب العالية، ج <math>7. مس <math>7.

<sup>2</sup> گوهر مراد، ص ۶۴۰ ٪ المحكمة المتعالية في الأسفار الأربعة، ج ٨، صعب ۴٦ ـ ٢٣.

بدن متحول گردد و هویت شخصی آن تغییر یابد. در حالی که حیوان یا انسان، با وجود انحاء تغییرات جسمانی و بدنی، هویت واحد شخصی خود را در طول زندگی حفظ میکند. در نتیجه نفس حیوانی یا انسانی جوهری مجرد است.

۲. تجارب ما حاکی از آن است که حیوان در جستجوی لذت و کامیابی است و از سوی دیگر از درد و رنج گریزان است. این واقعیت بدون علم حیوان به رنج و لذت خویش قابل توجیه نیست و این آگاهی مقتضی علم حیوان به نفس و ذات خویش است. از طرف دیگر حقیقت علم چیزی جز حضور معلوم برای عالم نیست. بنابراین هر چیز که خود را ادراک میکند حضور و وجود لنفسه دارد، پس حیوان دارای وجود لنفسه است. و هر چه وجود لنفسه داشته باشد مجرد از ماده و محل است، زیرا صور جسمانی که حال در مادهاند، وجود لغیره دارند. در نتیجه نفس حیوانی مجرد است.

محتوای این براهین از المباحث المشوقیة فخررازی اقتباس شده با این تفاوت که در نظر فخررازی براهین مذکور شاهدی است براین که براهین اثبات تجرد نفس صرفاً مغایرت نفس یا بدن مادی را ثابت میکند و نه تجرد نفس انسانی را ا

۳. برهان دانسان معلق در فضاه که بسیار مورد توجه ابن سینا بوده و او آن را در خصوص انسان اقامه کرده است ۲، ملاصدرا دربارهٔ تمام حیوانات به کار برده است و از آن طریق به اثبات تجرد نفوس حیوانات پرداخته است. با این بیان که اگر فرض شود حیوانی دفعهٔ و به صورت کامل خلق شود اما هیچ یک از حواسش فعال نباشد و اطرافش را خلا یا هوای آزاد فراگرفته باشد به گونهای که قادر براحساس هیچ کیفیتی نباشد، و اخلاً یا هوای آزاد فراگرفته باشد به گونهای که قادر براحساس هیچ کیفیتی نباشد، همچنین هیچیک از اعضای بدنش نیز باهم تماس نداشته باشند، در این حال او نفسش را ادراک میکند و به خود عالم است، حال آنکه هیچ توجهی به بندن خویش و اعضا و جوارح آن ندارد. در این حالت متعلق ادراک او، یعنی ذاتش، بدون هیچ یک از خواص

<sup>1.</sup> المباحث المشرقية، ج٢، صص ٢٢٥ ـ ٢٢٤.

مادی، همچون طول و عرض و حجم و مقدار و جهت درک می شود. بنابرایس نفس حیوان با اعضای مادی تغایر داشته و مجرد از ماده و مادیات است.

#### شبهه تعدد واجب معروف به شبهة ابنكمونه

یکی از شبهاتی که در فلسفه اسلامی به ابن کمونه نسبت داده شده، شبههای است که در باب توحید واجب الوجود مطرح شده و به عنوان «شبههٔ ابن کمونه» معروف گشته است. پس از ظهور حوزهٔ کلامی فلسفی شیراز، کسانی مانند جلال الدین دوانی، به این شبهه توجه کرده و آن را در آثار خود مطرح کردند. طرح این شبهه در آثار فلسفی حکمای ناصفهان نیز ادامه پیدا کرد استرانعتالهین شیرازی در برخی از آثار خود به این شبهه اشاره کرده و در صدد حل آن برآمده است. وی آن را شبههٔ شیطانی نامیده و تحت عنوان «رجم شیطان» به دفع آن پرداخته است آ

حاجی ملاهادی سبزواری در بیانی منظوم شبهه را تقریر کرده و گفته است:

هـــويتان بـــتمام الذات قــد 💎 خالفتا لابن كــمونة اســتند<sup>٣</sup>

تردیدی نیست که اختلاف میان در موجود به سه وجه امکانپذیر است که به ترتیب عبارتند از:

- اختلاف به تمام هویت ذات.
- ۲. اختلاف به بعضی از اجزاء ذات.
- ٣. اختلاف به برخي از عوارض لاحق بر ذات.

آنجاکه دو موجود مختلف، واجبالوجود بالذات درنظر گرفته شوند، اختلاف بــه بعضی از اجزاء ذات و همچنین اختلاف به برخی از عوارض لاحق بر ذات، امکانپذیر

۱. ماجوای فکر فلسفی در جهان اسلام، ج ۱، ص ۲۸۳.

٢. المحكمة المتعالية في الاسفار الاربعة، ج ١، صحر ١٣١ ـ ١٣٥.

٣ شرح المنظومة فسم الحكمة: غرر الفرائد و شرحها، ج١٢ ص ٥١٣.

نخواهد بود، زیرا اگر دو موجود مختلف، در بعضی از اجزاء ذات با یکدیگر اختلاف داشته باشند، مسئلزم این است که هریک از آنها مرکب از جنس و فصل بوده باشد و این امر با وجوب وجود بالذات سازگار نیست. اختلاف در برخی عوارض لاحق بر ذات نیز بین دو موجود واجب بالذات، امکانپلیر نیست، زیرا اگر چنین باشد لازمهٔ آن این است که هر یک از دو واجب الوجود در هویت خود، معلول چیزی خارج از ذات خود باشند و این امر با وجوب بالذات سازگار نیست. آنچه از وجوه سه گانه اختلاف باقی می ماند این است که بگوییم اختلاف میان دو واجب الوجود، اختلاف به تمام هویت ذات بوده و هیچ جهت مشترکی بین آنها قابل تصور نیست ! حاجی سبزواری اختلاف به تمام هویتان و هیچ جهت مشترکی بین آنها قابل تصور نیست ! حاجی سبزواری اختلاف به تمام هویتان و هیچ جهت مشترکی بین آنها قابل تصور نیست ! حاجی سبزواری اختلاف به تمام هویتان و هیچ جهت مشترکی بین آنها قابل تصور نیست ! حاجی سبزواری اختلاف به تمام هویتان مجهولتا الکنه المختلفتان بتمام الماهیة یکون کل منهما واجب الوجود بذاته، و یکون منهوم واجب الوجود منتزعاً منهما مقولاً علیهما قولاً عرضیاً !».

باید توجه داشت که در شبههٔ ابن کمونه این اسر مفروض گرفته شده که مفهوم و اجب الوجود به عنوان امر مشترک بین دو واجب، امری خارج از ذات دو واجب بوده و به عنوان خارج محمول بر دو واجب حمل می کردد. بدین ترتیب، ما به الامتیاز دو واجب به تمام ذات آنها خواهد بود و ما به الاشتراک نیز یک مفهوم انتزاعی است که نه تمام ذات و نه جزء ذات آنهاست، بلکه امری است که هر چند نسبت به واجبهای مفروض، ذاتی باب برهان است، اما عرض خارج از ذات آنهاست.

کلیه کسانی که این شبهه را در آثار خود مطرح کردهاند، از اراثهٔ راه حلّ و پاسخ به آن نیز غافل نبودهاند از جمله: میرداماد<sup>۳</sup>، ملاصدرا<sup>۴</sup>، ملاهادی سبزواری<sup>۵</sup>، ملانعیما

۱. ماجرای فکر فلسفی در جهان اسلام، ج ۱. ص ۲۸۴. ۲. شرح المنظومة، ج ۲، ص ۵۱۷.

۳ عرش التقدیس که در رد شبهه ابن کمونه است به محمد محسن آقیابزرگ طهرانی، الذرسعة، ج۱۵، ص ۲۲۳؛ محمد تقی دانش بزوه، فهرست کتابخانهٔ اهدائی آقای سیدمحمد مشکوهٔ به کتابخانهٔ دانشگاه تهران، ج۲، بخش ۱، ص ۲۹۹.

٣. العبدأ والمعاد، صنص ٥٢.. ١٥٥ التحكمة المتعالية في الاسفار الاربعة. ج ١، صنص ١٣١ ـ ١٣٧.

۵. شرح المنظومة، ج٦، صص ١٥١٧\_٥١٩.

طالقانی ۱، رجیعلی تبریزی ۱، ملاحبدالله زنوزی ۱، آقاعلی مدرس زنوزی ۱، علیقلیین قرچغانخان <sup>۵</sup>.

ابن کمونه نیز خود در برخی از آثارش این شبهه را مطرح کرده است. وی در رسالهٔ المطالب المهمة بحث چهارم از فصل چهارم را به توحید واجب الوجود اختصاص داده و میگوید: نوع واجب الوجود منحصر در شخص واحد است، زیرا هویت واجب عین ماهیت اوست. وی در ادامه می نویسد: این برهان تنها استحالهٔ وجود دو واجب را که در ماهیت مشترکند اثبات می کند، اما نمی توان استحالهٔ دو واجب را که هر کدام نوع منحصر ماهیت مشترکند اثبات می کند، اما نمی توان استحالهٔ دو واجب را که هر کدام نوع منحصر در فرد باشند و در وجوب وجود مشترک باشند، نتیجه گرفت، زیرا وجوب امری عدمی است و امتناع این احتمال باید با برهانی غیر از برهان مذکور اثبات شود و من تاکنون به چنین برهانی دست نبافته ام <sup>9</sup>.

۵ احیای حکمت، ج۲، صعر ۲۱۹ ـ ۲۲۵.

۱. نهج الرشاد در مستخباتی از آشار حکمای الهی ایران از همر میرداماد و میرفندرسکی تا عمر حاضر، ج۱۲. صمر ۲۷۴\_۴۷۵.

۲. اثبات و اجب در منتخباتی از آثار حکمای الهی ایران. ج ۱. ص ۲۳۰.

٢. بدايع الحكم، من 700.

١/ لمعات الهيم، صفى ١٥١ ـ ١٥٢.

ج. وواجب الوجود بجب ان يكون ترعه في شخصه اى لايوجد من ذلك النرع سوى شخص واحد و برهان ذلك الله لو حصل من نوعه شخصان، لكانة متشاركين في الماهية مختلفين في الهوية، اذ لو لم ينتون بواحد منهما هوية لزم حصول الاثنينية بلاامتياز و هو بديهي البطلان. فتلك الهوية: اثا إن تكون نفس ماهية واجب الوجود الرا وايداً عليها. قان كانت نفس ماهيته وجب الحصار نوعه في شخصه و هوالمطلوب؛ و إن لم يكن كذلك لزم المحال من وجهين: أحدهما أنها لوكانت واثدة لكانت محتاجة الي الماهية، فتكون ممكنة فاقتقرت الى علمة؛ قان كانت تلك الملة نفس ماهية الواجب لزم من تحقق تلك الماهية تحقق نلك الهوية، فلايوجد من نوعه شخصان و هوالمطلوب. و إن كانت علم الهيوية غير ماهية الواجب كان الواجب مفتقراً في هويته الى غيره و كلما هو كذلك فليس بواجب، قالواجب ليس بواجب هذا خلف. والوجه الاخر أن اختصاص كيل واحد من الهويتين بأحدالشخصين إن كان الأجل الماهية أو توازمها وجب في المفارق أن يكون ثوع الواجب في شخصه و هو خلاف القرض و إن كان الأجل امر خارج عن الذات و ما يبلزمها فيكون الواجب محتاجاً في هويته و الاينتج هذا البرهان استحالة وجبود واجبين كيف كانا، الأنه من الجابز في العقل أن يكون في الوجود موجودان نوع كل واحد منهما في شخصه و يكونان منشاركين في وجوب الوجود في وجوب الوجود موجودان فوع كل واحد منهما في شخصه و يكونان منشاركين في وجوب الوجود في العقل أنبكون في الوجود موجود الوجود ورجوب الوجود في العقل أنبكون في الوجود موجود الوجود موجود الوجود في وجوب الوجود في العقل أنبكون في الوجود موجود الوجود موجود الوجود في وجوب الوجود في العقل أنبان الأحوان في وجوب الوجود ال

ابن كمونه در شرح تلويحات نيز ابن شبهه را مطرح كرده است. وى در توضيح ابن برهان سهروردى در باب توحيد واجب الوجود كه: «لوكان في الوجود واجبان لم يمكن الاشتراك بينهما من جميع الوجوه إذ لابد من مميز و لا الافتراق من جميع الوجوه إذ لابد من الشركة في وجوب الوجود، فلابد من اشتراك و افتراق فيلزم امكان المقشم والمقشم و قد فرضنا واجبين، هذا محال. و واجب الوجود لاجزء له من طريق آخر فإنه يصير معلولاً فيمكن الممشى إلا إذا ثبت «أقول: إنما أخر هذا الطريق في التوحيد عن الطريق الذى قبله لأن هذا لا يتمشى إلا إذا ثبت أن وجود الواجب ليس باعتبارى و لازائد، إذ لوكان اعتبارياً أو زائداً لكان القائل أن يقول: إنهما أنت وجود الواجود و هو اعتبارى لاعيني فلا يكون نفس الذات الواجبة و لاجزء منها بل استركا في وجوب الوجود و هو اعتبارى لاعيني فلا يكون نفس الذات الواجبة و لاجزء منها بل عد ضيا لها فكون الاختراق بنهما بتمام الماهية و يكون عدد بالدحدد لاناماً لكان داحد م نما عد ضيا لها فكون الاختراق بداء أن الماد م نما المادة و بينا لها فكون المدد لاناماً لكان القائل أن الدراك واحد م نما

استركا في وجوب الوجود و هو اعتباري لاعيني فلايكون نفس الذات الواجبة و لاجزة منها بل عرضيا لها فيكون الافتراق بينهما بتمام الماهية و يكون وجوب الوجود لازماً لكل واحد منها و اشتراك المختلفات في اللوازم غير ممنوع، و على هذا فكل منهما واجب الوجود لذاته و لايلزم امكان مابه الامتياز لأن ما به الامتياز حينتل ليس إلا نمام ماهية الواجب و إنّما يلزم امكان مابه الامتياز لوحود الواجبي هو ماهية الواجب فيكون ما به الامتياز عرضياً، فيتعين امكان و امكان ما به الامتياز عرضياً، فيتعين امكان و امكان ما به الامتياز عرضياً، فيتعين امكان و امكان ما به الاستراك أيضاً لافتقاره في الواجبين إلى المعيز» ".

ابن کمونه در الجدید فی الحکمة در بحث از توحید واجب، دلایل متعددی بر اشبات انحصار نوع واجب در فرد ارائه کرده و در ضمن بکی از استدلالها، به دفع شبههٔ مذکور پرداخته است، بدین ترتیب که:

«أنه يمتنع وجود شخصين هما واجباالوجود، سواء كانا من نوع واحد أو من اكثر. أما انْ كان نوعهما واحداً، فلمامر. و اما انْ كان نوع كل واحد منهما سغايراً لنبوع الاخبر، فبوجوب الوجود يجب إذ ذاك ـ ألايكون نفس حقيقتهما، و إلا لكان نوعهما واحداً. قانَ منهوم وجوب الوجود لايختلف، وإلا يكون داخلا في حقيقتهما، و إلا لكان الواجب مركباً: اسا من أمبرين

لما عرفت من أن الوجوب عدمي. فهذاالاحتمال أن امتنع كان امتناعه ببرهان غير هذا البرهان و لم اظفر بــه الىالان الا منالطرق التي تختلط فيها الفاعلية للعالم». (المعالب المهمة، البحث الرابع منالفصل الرابع).

ا. التلويستات در مجموعة مصنفات شيخ اشراق، بع ا، ص ١٣٣.

٧. التنفيحات في شوح التلويحات، صص ٧٠٩ ـ ٧١٠.

وجوديين ان كان وجوبالوجود وجودياً. أو من وجودي و عدمي، ان كان هو أو الجزء الاخر عدمياً، أو من عدميين.

والكل يقتضى الايكون الواجب واجباً, فإن ما يقتصر الى جزئه الذى هو غيره فليس بواجب، والذى يتقوم بأمر عدمى، فليس بموجود فضلاً عن أنْ يكون واجبالوجود، لاسيما إذا لم يكن في أجزائه ما هو وجودى البتة. فلوصح وجود وأجبين من نوعين، لكان وجوبالوجود عرضياً لازماً لكل واحد منهما، فيكون كل واحد منهما يشارك الآخر في وجوب الوجود، و يمتاز عنه بنمام ماهيته. و حيننذ لايكون معروض وجوب الوجود في ذاتمه واجبا، لابمعنى انفكاك عن الوجود الواجبى، بل بمعنى أن العقل يمكن أن يلاحظه وحدد، من غير ملاحظة ذلك الوجود، فلا تكون ماهية المعروض هي المؤثرة فيه، إذ الشئ لايؤثر الا إذا كان في الاعيان، فيلزم أن يتقدم وجوده على وجوده تقدماً بالذات. و ليس ذلك العارض المشترك بينهما واجبا في نفسه، لأنه لايوجد في الخارج من غير تخصيص يزيل اشتراكه، و إذا لم يكن واجبا فهو ممكن، فيغتقر الى علة، هي غير معروضة، فيفتقر الواجب الوجود في وجوده الى علة خارجة عنه، فلايكون الواجب واجباً. هذا خلف» أ

ملاجلال درانی در شواکل الحور به پاسخ ابن کمونه اشاره کرده و آن را مورد نقد قرار داده است<sup>۲</sup>.

نکته ای که در اینجا میهم مانده و در اثر ایهام آن، نوعی تحریف در تاریخ تفکر فلسفی صورت گرفته است این است که بعد از پیدایش حوزهٔ کلامی - فلسفی شیراز، در آشار بسیاری از اندیشمندان اسلامی، القاءکنندهٔ این شبهه اینکمونه معرفی شده است، در حالی که ریشه این شبهه در آثار شیخ شهاب الدین سهروردی مشاهده می شود. سهروردی در دو مورد از کتاب المشارع و المطارحات به این شبهه اشاره کرده و دربارهٔ آن سخن گفته است.

مورد اول: «و ان لم يتبين هذا فيقول القائل: يشتركان في وجوبالوجود، و هو اعتباري لا وجود له فيالاعيان. فليس مما يحتاج إلى علة»؟.

<sup>2.</sup>شو اكل الحور، ص 166.

١. الجديد في الحكمة، صص ٥٣٧\_ ٥٢٨.

٣. السنارع و المطارحات در مجموعة مصنفات شيخ اشراق، ج ١ ، ص ٣٩٣.

برخی برای انبات وحدت واجبالوجود اقامه برهان کرده و گفتهاند: هرگاه دو واجب بالذات وجود داشته باشند، سه فرض، قابل تصور است:

۱. در راجب مفروض الوجود، از جمیع جهات با یکدیگر مشترک باشند.

۲. دو واجب مفروض الوجود، از جميع جهات با يكديگر تفاوت داشته باشند.

۳. دو واجب مفروض الوجود، از یک جهت با یکدیگر مشترک بوده و از جهت دیگر با یکدیگر متفاوت باشند.

به عقیدهٔ أنها همهٔ فرضهای سه گانه باطل است. فرض اول از أن جهت باطل است که مشترک بودن در جمیع جهات، مستلزم معنی وحدت است و تعدد بی معنی خواهد بود. فرض دوم از آن جهت باطل است که اگر از جمیع جهات با یکدیگر تفاوت داشته باشند، عنوان واجب بر آنها اطلاق نمي شود، در حالي كه برحسب فرض، عنوان واجب برآنها اطلاق شده است. و بالاخره فرض سوم از آن جهت باطل است که ما به الاشتراك ميان أنها وابسته و منوقف براما به الاختلاف ميان أنبها خواهند بنود و أنجه وابسته و متوقف بر امر دیگر است، ممکن به شمار میآید. سهروردی بر این بـرهان اشکال کرده و میگوید: این برهان تنها هنگامی میتواند معتبر باشد که وجود، یک امر اعتباری شناخته نشود. ولی اگر اعتباری نبودن وجود به اثبات نرسد برخی خواهندگفت که دو واجب بالذات در وجوب وجود اشتراک دارند و وجوب وجود نیز جز یک امر اعتباری انتزاعی چیز دیگری به شمار نمی آید. واضح است که وقشی وجوب وجود، یک اسر اعتباری انتزاعی شناخته شود، نیازمندی به علت از میان خواهد رفت. عبارت سهروردی به این معناست که اگر اعتباری نبودن وجود، اثبات نشود ممکن است گفته شود دو واجب بالذات، در وجوب وجود اشتراک دارند و وجوب وجود نیز یک امس اعتباری انتزاعی است که به نحو خارج محمول بر آنها حمل می شود.

مورد دوم: ه... لأنه يقولالخصم: وجوب الوجود لازم اعتبارى ولكـل واحـد سنهما ذات وحدانية ۵ ً.

١. المشارع و المطارحات در مجموعة مصنفات ثبيخ اشراق، ج ١، ص ٢٩٥.

سهروردی در این عبارت کوتاه به زبان خصم، دو ذات واجب وحدانی را فرض کرده که عنوان واجبالوجود که یک امر لازم اعتباری و انتزاعی است برآنها حمل میگردد. او به دنبال این عبارت اضافه میکند که بین دو واجب مفروض هیچ مابه الاشتراک ذائی، تحقق ندارد!.

بنابراین، سهروردی از نخستین کسانی است که شبههٔ مذکور را طرح کرده است. برخی براین عقیدهاند که این شبهه توسط برقلس شاگرد افلاطون مطرح شده است. همچنین «میرداماد» در تقدیسات بعد از تقریر شبهه گفته است: «و هذاالاعضال معزی علی السن هولاء المحدثة الی رجل مینالمتفلسفین المحدثین یعرف باین کمونه، لکنه لیس اول مناعتراه هذا التشکیک کیف والأقدمون کالماقیین قد وکدوا الفصیة عنه و بذلوا مجهودهم فی سبیل ذلک قروناً و دهوراً» آ. صدرالمتألهین شیرازی نیز که به آثار فلاسفهٔ پیش از خود احاطه و تسلط بی نظیری دارد، ریشهٔ این شبهه را تنها در آثار شیخ اشراق مورد تفحص و جستجو قرار داده است:

«مبنى تطرق تلكالشبهة على كون الوجود مجرد مفهوم عام كما ذهب «صاحبالاشراق» و متابعوه في ذلك من كافة العتأخرين الأنادِراً. والشبهة مما اوردها هو اولاً في المطارحات تصريحاً و في الشلوحات تلميحا ثم ذكرها ابن كمونه و هو من شراح كلامه في بعض مصنفاته و اشتهر باسمه، ولاصراره على اعتبارية الوجود و انه لاعين له في الضارج تبعاً لهذا الشيخ الاشرافي»."

#### شبهة جذر أصم

شبههٔ «کل کلامی کاذب» یا شبههٔ «جذرأصم» ر یا شبههٔ «شخص دروغگو» از شبهاتی است که از دیرباز میان اهل اندیشه مطرح بوده و توسط بسیاری از منطقدانان مورد بحث

۱. ماجرای فکر ظلفی در جهان اسلام، ج ۱، صص ۲۸۶ ـ ۲۸۸

۲. رمانهٔ وحدت از دیدگاه عارف و حکیم، ص ۱۰۴.

الحكمة المتعالية في الاسفار الاربعة، ج ع، ص 57.

قرار گرفته است و برای حل آن نیز کو ششهای فرارانی به عمل آمده و تقریرهای مختلف و راهحلهای گوناگونی برای آن مطرح شده است.

اثیرالدین ابهری، خواجه نصیرالدین طوسی، علامه حلی، نجمالدین کاتبی، شمسالدین سمرقندی، سعدالدین تفتازانی، میرسید شریف جرجانی، شمسالدین محمد خفری، ملاجلالالدین دوانی، صدرالدین دشتکی، از کسانی هستند که در حل این معما نظریهپردازی کردهاند !.

ابن کمونه نیز در برخی از آثار خود به طرح معما پرداخته است. حکمای حوزه شیراز دیدگاه او را از مکاتبهٔ وی با کاتبی گزارش و نقادی کردهاند. ولی بیان مفصل او را در الجدید فی الحکمه می توان یافت. تقریر معما بدین ترتیب است که:

شخصی وارد خانه ای می شود و می گوید: «هر آنچه در این خانه می گویم، دروغ است». شخصی دروغگو پس از ایراد این سخن از خانه خارج می گردد. اشکالی که در اینجا پیش می آید این است که اگر این شخص در این سخن خود صادق باشد، لازم می آید که در عین صادق بودن کاذب نیز باشد، زیرا این سخن فردی از سخنان او محسوب می گردد. ولی اگر او در این سخن خود کاذب باشد، لازمهٔ آن این است که برخی از آنچه در آن خانه گفته است، صادق بوده باشد. اکنون با توجه به این که آن شخص، همهٔ سخنان خود را در آن خانه کاذب دانسته است، لازم می آید که او در یک شخص، همهٔ سخنان خود را در آن خانه کاذب دانسته است، لازم می آید که او در یک سخن هم کاذب و هم صادق باشد و این امر از جمله امور ممتنع به شمار می آید.

ابن کمونه در این تقریر دقیقاً عبارتهای اثیرالدین ابهری را در کشف الحقایق در تقریر معما بدون ارجاع به او آورده است. وی برای این شبهه چهار راه حل پیشنهاد کرده است:

۱. وقتی شخصی وارد یک خانه می شود و می گوید: «آنچه من در این خانه می گویم دروغ است»، در واقع خبر از خویش داده است. این مسأله نیز مسلم است که وقتی

۱. معمای جذراصم نزد منطقد اتان قرن هفتم، خردنامهٔ صدرا، صبص ۶۸، ۷۰، ۲۹، همو، مصای جذراصم در حوزه - ظلمفی شیراز، خردنامهٔ صدرا، ص ۸۱.

شخصی خبر از خویش می دهد خبر و آنچه از آن خبر می دهد، یک چیز بیشتر نیست و هنگامی که خبر و مخبر عنه یک چیز باشد، صادق بودن خبر، معنی محصلی نخواهد داشت، زیرا در این صورت مفهوم صدق که عبارت است از مطابق بودن خبر با آنچه از آن خبر داده می شود، تحقق نمی پذیرد. براساس آنچه ذکر شد بایدگفت این خبر، کاذب است، زیرا مطابقت خبر با آنچه از آن خبر داده می شود تحقق نپذیرفته است. ولی در عین حال این نکته را نیز باید در نظر داشت که از کذب خبر به این معنی که ذکر شد، صدق آن لازم نمی آید. تنها در جایی که بین خبر و مخبر عنه دوگانگی وجود داشته باشد، کذب خبر، مستلزم صدق آن خواهد بود. کسی که فرق بین قضیهٔ سالبه بسیط و قسفیهٔ معدوله را بشناسد، فرق بین دو گونه کاذب بودن را در اینجا به خوبی خواهد شناخت.

۲. صدق این خبر عبارت است از اجتماع صدق و کذب آن. بنابراین کذبش در واقع عدم این اجتماع است و لذا میتوان گفت این جمله کاذب است یعنی اجتماع صدق و کذبش منتفی است.

این راه حل، راه حلی است که اثیرالدین ابهری برای معما ذکر میکند و مورد قبول دبیران کاتبی نیز قرار میگیرد. اما این راه حل را خواجه طوسی در اثر خود تعدیل المعاد فی نقد تنزیل الاسراد، که تقریر و راه حل اثیرالدین ابهری را مورد تعلیل قرار داده، نقد کرده است، به این ترتیب که میپرسد: «از اینکه صدق «کل کلامی کاذب» عبارت است از اجتماع صدق و کذب مراد چیست؟ یا مراد این است که مفهوم اجتماع صدق و کذب همان مفهوم صدق این قضیه مستلزم همان مفهوم صدق این قضیه مستلزم اجتماع صدق و کذب است، یا مراد این است که صدق این قضیه مستلزم اجتماع صدق و کذب است. بطلان شق اول ظاهر است؛ و برمبنای شق دوم، ابتناء استدلال ابهری بر مغافطة رفع مقدم آشکار است. زیرا از اینکه «الف» مستلزم «ب» است

نمي توان نتيجه كرفت كه نفي حالف > نيز مستلزم نفي «ب، است ١٠.

۳. این راه حل از طریق تفکیک اعتبار قضیهٔ خدارجیه و قضیهٔ حقیقیه است. این تفکیک نیز از ابداهات این کمونه است. وی می گوید: «اگر موضوع این خبر را خارجیه در نظر بگیریم در این صورت می توان گفت به دلیل فقدان موضوع، جمله کاذب است. اما از کذبش، صدقش لازم نمی آید. اما اگر به نحو حقیقیه درنظر گرفته شود در این صورت موضوع «کل کلامی فی هذه الساعة» مصادیق عقلی فراوانی پیدا می کند و از کذب خبر نمی توان صدق برخی از این مصادیق به نحو معین را نتیجه گرفت و گفت این جمله بخصوص صادق است ۴».

۴. راه حل چهارم ابن کمونه را در مکانبات او با دبیران کانبی می توان بافت: «اینکه در تغریر معماگفته می شود این سخن یا کاذب است یا صادق، سخن مقبولی نیست و حصر، صحیح نیست اگر گفته شود که این خبر است و هیچ خبری را گریزی از صدق و یا کذب نیست [به نحو قضیه مانعة الخلو | و تمایز ترکیب خبری از سایر ترکیبها به همین عدم خلو از صدق و کذب برمی گردد، در جواب می گوییم که امتیاز خبر از غیر آن در اینجا ملاک نیست، بلکه امتیاز به احتمال صدق و کذب پذیری است. خبر آن است که [به نحو معناداری] بتوان آن را صادق یا کاذب دانست و این را منافاتی با خالی بودن خبر از هر دو طرف صدق و کذب نیست آی.

### درون مایهٔ مقاله ازلیهٔالنفس و بقائها

رسالهٔ اذلیهٔ النفس و بقانها اثر سعدبن منصور معروف به ابنکمونه است که آن را به زبان

ا. تعديل المعيار في نقدتنزيل الاسرار در منطق و مباحث الفاظ، صص ٢٢٥ ـ ٢٣٤.

٣. الجديد في الحكمة، صص ٢٠٥٥ و ٢٠٤

۳. نهایة الکلام فی حل شیهة کل کلامی کاذب، نامة مفید، صص ۱۱۳ ۱ ۱۱۳ معمای جذراصم نزدمنطقدانان قرن عفتم. صص ۷۷ ـ ۷۷.

عربی به رشته تحریر درآورده است. ابنکمونه در این اثر به شرح و بسط برهان اختراعی خود بر ازلیت و ابدیت نفس میپردازد.

این اثر مشتمل بر دو مقاله است که هریک دارای سرآغازی جداگانه است.

مقاله اول، در اثبات ابدیت نفس، دارای ۱۰ فصل؛ مقاله دوم، در اثبات ازلیت و قدم نفس و اینکه نفس نه مزاج است و نه متولد از مزاج، دارای ۱۱ فصل.

# فصل اول در بیان شرح اسم نفس

ابن کمونه در این فصل به ارائه سه تعریف رسمی دو نه حدی داز نشس، که تسوسط حکمای مقدم بر او بیان شده می پردازد. مقصود او در مقالة اول تصدیق و اثبات ابدیت نفس است و هر تصدیقی نیازمند تصور مفرداتش است.

- ۱. تعریف اول تعریفی است که ارسطو و حکمای مشاه بیان کردهاند: «نفس کمال اول برای جسم طبیعی آلی است».
  - ٣. تعریف دوم: «نفس جوهر غیر جسمانی است که علت حرکت در بدن است.
- ۳. تعریف سوم تعریفی است که ابوالبرکات بغدادی در المعتبر ذکر کرده است: هنفس قوه ای است که در بدن حلول کرده و در آن عمل می کند و افعال و حرکاتی که در زمان و جهت مختلفند، بوسیله نفس از بدن صادر می شود. این نفس دارای شعور و معرفتی است که او وا از غیر تمییز می دهد و بوسیلهٔ آن کمال نوعی بدن حاصل و حفظ می شوده. اینکمونه بعد از ذکر هر تعریف، شرح و توضیحی مختصر از آن ارائه می دهد.

#### فصل دوم در انمیات وجود نفس انسان

مصنف در این فصل بیان میکند که هر شینی چهار نحوه و جود دارد: و جود عینی، و جود

ذهنی، وجود لفظی و وجود کنبی که هر مرتبه بر ماقبل خود دلالت میکند و هدف در فصل دوم اثبات وجود عینی نفس انسانی است. بدیهی است که «من» در «من چنین انجام دادم و ... « موجود است و این شیء که با «من» به آن اشاره می شود، با بدن محسوسی که دائم در حال تغییر و نبذل است متفاوت است. این شیء با تمام ادراکها تمام مدرکات را ادراک میکند و همچنین قادر و فاعل و مرید و ... است.

ابن کمونه در ادامه به اثبات نفس بر حسب رسم اول پرداخته و ثابت می کند که این شیء که با «من» به آن اشاره می شود کمال اول طبیعی برای جسم طبیعی است. و به نظر او ثمام آنچه در تعریف ابوالبرکات از نفس گفته شده نیز بر ۱ من ه صادق است. او سپس با بیانی مفصل ثابت می کند که این شیء، جوهر غیر جسمانی و محرک بدن است و در نهایت و جود نفس بر حسب رسم دوم نیز اثبات می شود.

# فعیل سوم در واجب و ممکن و انقسام موجود یه آندو

در این فصل تعاریفی از واجب، ممکن و ممتنع ارائه می شود. هر ماهیتی که در اعیان موجود است در نفس و ذات خود یا افتضای وجود دارد که واجب الوجود لذاته است، یا افتضای عدم دارد که ممتنع الوجود لذاته است، یا نه افتضای وجود دارد و نه اقتضای عدم که ممکن الوجود لذاته خواهد بود.

ممتنع الوجود با مطلقاً ممتنع است و یا به واسطهٔ شرطی. در صورت اول به هیچ وجه وجود پیدا نمیکند. اما اگر به واسطهٔ شرطی ممتنع باشد آن شرط یا ذات ممتنع است یا غیر ذات. اگر آن شرط، ذات ممتنع باشد وجودش تنها با ارتفاع ذات ممکن خواهد بود که در این صورت لازم می آید شیء هم موجود باشد و هم معدوم و این محال است.

ابن کمونه در ادامه این فصل، برخی از اشکالات سوفسطانیان درباب و اجب و ممکن را طرح کرده و به جواب از آنها پرداخته است.

### فصل چهارم در اینکه واجبالوجود هیچگاه معدوم نس شود

اگر عدم بر واجب الوجود معتنع باشد مطلوب حاصل است، اما اگر معتنع نباشد و واقع نشود باز مطلوب حاصل است، ولی اگر عدم مستنع نباشد و واقع شبود از دو حال خارج نیست:

الف وقوع عدم با سبب و علت است، كه اين شق جايز نيست زيرا در آن صورت وجود واجب متوقف بر غير مي شود؛ وجود واجب متوقف بر غير مي شود؛ و هر آنچه وجودش متوقف بر غير باشد ممكن است و لازم مي آيد كه يك شيء هم واجب لذاته باشد هم ممكن لذاته كه محال است.

ب. وقوعش بدون سبب و علت است. این شق هم جایز نیست، زیرا یا عدم و وجود نسبت به ماهیت مساوی هستند، در این صورت ترجیح یکی بر دیگری باید با علت و سبب منفصل باشد و این خلاف فرض است. یا عدم و وجود نسبت به ماهیت مساوی نیستند. اگر طرف وجود اولی باشد، در صورتی که وقوع طرف عدم ممکن نباشد مطلوب حاصل است. اگر وقوع طرف عدم ممکن باشد وجود آن باید با سببی باشد که این خلاف فرض است. اگر طرف عدم اولی باشد، در صورتی که وقوع طرف وجود این خلاف فرض است. اگر طرف عدم دارین محال است. اگر وقوع طرف وجود ممکن نباشد واجب ممتنع لذاته خواهد بود و این محال است. اگر وقوع طرف وجود ممکن باشد وجود واجب نیازمند به علت خارج از ذات خواهد بود و این محال است. و ممکن باشد وجود و این محال است. و جون عدم از این دو قسم خالی نیست و هر دو قسم ممتنع است، در نتیجه عدم واجب جون عدم از این دو قسم خالی نیست و هر دو قسم ممتنع است، در نتیجه عدم واجب

### فصل پنجم در بیان اینکه نفس انسان قدیم است

در این فصل مصنف برهانی بر قدیم بودن نفس انسان اقامه میکند و مدعی است که این

برهان از ابداعات خود اوست، با این شرح که اگر نفس انسان حادث باشد محتاج علتی است که وجود آن را واجب کند و این علت یا قبل از حدوث نفس موجود است که این فسم جایز نیست، زیرا در این صورت، نفس باید قبل از وجودش موجود باشد، چون تخلف معلول از علت تامه محال است؛ یا اینکه آن علت قبل از حدوث نفس موجود نیست، پس آن نیز حادث است و این قسم هم از دو حال خارج نیست: علت، یا بسیط است یا مرکب. شق اول جایز نیست، چون خود آن علت نیز به علتی حادث و بسیط نیازمند است. نقل کلام به آن علت میکنیم و در نهایت به دور یا تسلسل می انجامد که هر دو باطلی و محال اند.

در ادامه این بحث مصنف شرایط تسلسل محال را ذکر کرده و برهانی بر ابطال آن اقامه میکند.

شق دوم نیز جایز نیست، زیرا هر آنچه علتش مرکب باشد خود نیز مرکب خواهد بود و مرکب بودن نفس انسان باطل است.

جون هر دو قسم وجود یا عدم علت قبل از حدوث نفس باطل شد حدوث نفس انسان باطل می شود. در نتیجه نفس ازلی و قدیم است.

#### فصل ششم

#### در بیان اینکه هر ممکن قدیم دارای علتی قدیم است

مصنف در این فصل بیان میکند که هر معکنی دارای علت است، زیرا معکن ماهیتی است که نسبتش به وجود و عدم مساوی است و یک طرف بر دیگری ترجیح پیدا نمیکند مگر بواسطه مرجّحی که غیر ماهیت معکن است. وی با اقامهٔ برهان اثبات میکند که اگر ممکن قدیم باشد، علتش نیز باید قدیم باشد با این تفاوت که اگر معکن بسیط باشد علت نامه آن قدیم خواهد بود و اگر مرکب باشد علت ناقعه آن. در ابتدای فصل نیز اعتراضات متکلمان بر امتناع ترجیح بدون مرجح را مطرح کرده و پاسخ داده است.

### قصل هفتم در بیان اینکه عدم معلول از عدم علتش منفک نمی شود

ابن كمونه با اقامهٔ برهاني اثبات ميكند كه عدم معلول از عدم علتش منفك نسيشود. عدم شيء بعد از وجودش، امر حادث است و در نتيجه نيازمند علت و سبب. اين سبب، ذات معلول نيست، زيرا در اين صورت هيچگاه نبايد وجود پيدا ميكود. بنابراين، علث غير ذات معلول است كه همان عدم علت معلول است.

از برهان مذکور، نمی توان نتیجه گرفت که عدم حوادث محسوس حاکی از عدم واجبالوجود است، زیرا عدم حوادث محسوس به معنای عدم ذات آن حوادث نیست، بلکه به معنای تغییر و انتقال آنهاست، و از تغیر معلول هم عدم علت لازم نمی آید.

از این بحث همچنین روشن می شود که امور عدمی، علت امور وجودی نیستند. بنابراین، زوال مانع، اگر عدمی باشد، جزئی از علت معلول عدمی است و نه معلول وجودی. این مطلب در جواب این اشکال بیان شده که اگر زوال مانع، جزئی از علت باشد، مستلزم تأثیر معدوم در وجود است. پس عدمی بودن علت نفس، ممکن خواهد بود. در این صورت، برهان مذکور در این رساله بر ابدیت نفس باطل می شود، زیرا این برهان مبتنی است بر اینکه اگر نفس معدوم شود، علتش معدوم شده و از معدوم شدن علتش، عدم واجب الوجود لازم می آید. این مطلب، در صورتی لازم می آید که علت نفس، وجودی باشد، اما اگر علت عدمی باشد، از عدم آن، عدم واجب الوجود لازم نمی آید، این مطلب، در صورتی از علت نباشد و با این نمی آید، در نتیجه برهان باطل می شود. اما اگر زرال مانع، جزئی از علت نباشد و با این خواهد شد. حال وجود معلول از عدم علتش باطل حاله وجود معلول از عدم علتش باطل حواهد شد.

# فصل هشتم در بیان اینکه هر ممکنی در سلسله احتیاج به واجبالوجود لذاته منتهی میشود

هر ممکنی دارای علتی است که آن علت همزمان با معلول موجود است و در حال وجود

معلول هم در آن تأثیر میکند. علت ممکن یا واجبالوجود است یا ممکنالوجود. اگر ممكن الوجود باشد، خود داراي علتي است كه در تهايت بايد به علتي بيئياز از مؤثر منتهی شو د که آن علتِ بی نیاز از مؤثر، واجبالوجود است. زیرا اگر ممکن باشد، محتاج علت خواهد بود، در حالي كه بي نياز از مؤثر فرض شده بود و اين خلاف فرض است. اگر سلسلة علل ممكن به علت بينياز از مؤثر منتهي نشود تسلسل لازم ميآيد كه

تسلسل هم باطل است.

اگر سلسلهٔ ممکنات به واجب منتهی نشو د پنج محال لازم می آید:

- عدم انقسام موجود به واجب و ممكن.
  - ۲. عدم احتیاج ممکن به علت موجود.
    - ۳. تقدم زمانی علت بر معلول.
  - ۴. افتقار علت به معلول به طریق دور.
- ۵. افتقار علت به معلول به طریق تسلسل.

و از آنجایی که هریک از موارد فوق محال و باطل است، منتهی شدن ممکنات به واجبالوجود، ضروری است.

مطلب مذکور، أخرين مقدمهاي است كه بيان آن براي اثبات ابديت نفس لازم بود.

# قصل نهم در ترتیب مقدمات مذکور یا مقدمات بدیهی دیگر براي اثبات ابديت نفس انسان

ابنکمونه در این فصل به بیان و ارائهٔ برهان خود بر ابدیت نفس میپردازد. بـه رأی او مقدمات مذکور در فصلهای قبل را میتوان به چندین شکل ترتیب داد، به طوری که هر یک به مقصود و مطلوب منجر شود. اما ترتیب این مقدمات، مستلزم آشنایی با قواعد و قوانین منطقی است. او خود سه شکل و ترتیب را ذکر میکند:

١. اگر نفس انسان بعد از وجود معدوم شود، واجبالوجود معدوم مي شود. ولي واحبالوجود معدوم نميشود. پس نفس انسان بعد از وجود، معدوم نمي شود.

توضیح آنکه نفس انسان یا واجب است یا ممکن. بنابر هر دو تقدیر، از عدم آن عدم واجب الوجود لازم می آید که محال است. بطلان شق اول، ظاهر است. اما اگر نفس ممکن باشد، دارای علتی است. و اگر نفس قدیم باشد آن علت هم قدیم خواهد بود. اما نفس قدیم است، پس علتش هم قدیم است. بنابراین، اگر نفس معدوم شود، از عدم آن عدم علتش لازم می آید.

۲. تقریر دوم در بیان بقای نفسی انسان این است که:

یکی از دو امر ذیل لازم است:

يا نفس انسان بعد از وجودش معدوم نمي شود.

يا از عدم نفس بعد از وجودش عدم واجب لازم نمي آيد.

شق دوم منتفی است، پس شق اول ثابت می شود.

صادق بودن هر دو قضیه ممتنع است، زیرا از صدق آن دو عدم واجبالوجود لازم می آید و چون عدم واجب محال است، بنابرایان اجتماع دو قضیه فلوق در صدق، ر همچنین اجتماع نقیض آن دو در کذب محال خواهد بود.

7. قدیم بودن نفس انسان با عدمش جمع نمی شود. و چون نفس انسان قدیم است بنابراین، معدوم نمی شود. زیرا هر چه قدیم است عدمش بعد از وجود صمتنع است. چون هر آنچه قدیم است یا دارای علتی نیست که در این صورت، واجب الوجود است و عدمش ممتنع، یا دارای علتی است که در این صورت، عدمش هم باید علت و سببی داشته باشد. این سبب یا عدم علتش خواهد بود، یا سببی دیگر که در هر دو صورت عدم واجب لازم می آید که محال است. در نتیجه عدم قدیم محال خواهد بود.

### فصل دهم در بیان دلایل قائلان به ابدیت نفس برای روشن شدن آنکه برهان مذکور از سایر حجتها برتر است

ابنکمونه در این فصل، دلایل سایر قائلان به ابدیت نفس را بیان میکند تا رو شن کند که

روش و طریق او برای اثبات قدیم بودن نفس از دلایل دیگر برتر است. وی سه دلیل از افلاطون را که این مسکویه در کتاب الفوز الاصغر ذکر کرده نقل میکند و در آخر هم بیان میکند که از این دلایل را آنچنانکه شایسته است نمی فهمد. در ادامهٔ این فصل، استدلال این سینا را از کتاب شفاو نجات بر فانی نبودن نفس و همچنین استدلال ابوالبرکات بغدادی را برابدیت نفس نقل میکند. در آخر فصل پس از نقل ادلهٔ آنان، چنین نتیجه میگیرد که این ادله مفید یقین نیستند و تنها برهان اختراعی او از قیاسهای برهانی است.

#### درون مایهٔ مقاله النفس لیست بمزاج البدن و لاکائنهٔ عن مزاج البدن

#### فصل اول

#### در بیان عدم حاجت به تصور ماهیت و حقیقت نفس و مزاج

برای اثبات این مدعا که نفس عین مزاج بدن یا معلول مراج بدن نیست، لازم است ابتدا به بیان چیستی نفس و نیز چیستی مزاج پرداخته شود، زیرا مدعای فوق یک تصدیق است و در هر تصدیقی باید عنوان موضوع و محمول و رابطه تصور شود؛ و تصوری که تصدیق به آن محتاج است، تصوری است که دال بر مفهوم اسم باشد. اما تصور به حسب ذات و اقوال شارحهای که دال بر ماهیت شیء باشند، تنها برای کسی حاصل می شود که عالم به وجود آن شیء باشد؛ و این تصور خود محتاج تصدیق است. بنابراین برای اثبات قصیه مذکور بیان شرح اسم نفس و مزاج کافی خواهد بود و نبازی به تصور ماهیت و حقیقت نفس و مزاج نیست.

## فصل دوم در بیان شرح اسم نفس و اثبات وجود آن

ابنکمونه در این فصل به بیان شرح اسم نفس میپردازد. در هر انسانی، شی، واحدی

وجود دارد که به تمام ادراکها محسوس یا معقول، بسیط یا مرکب، کلی یا جزئی، حاضر یا غایب مدرک است. و همین شیء واحد است که محسوسات ظاهری و باطنی را درک میکند و در صور موجود در خیال تصرف میکند؛ و این شیء همان چیزی است که ما با ضمیر «من» به آن اشاره میکنیم. نظیر این شیء در حیوانات نیز موجود است.

تعریف مشهور حکما از نفس این است که: «نفس کمال اول است برای جسم طبیعی آلی» و یا «کمال اول طبیعی است برای جسم آلی». از نظر مزلف نفس به این معنا، شامل قوای نباتی هم می شود و برای تخصیص آن به نفس انسانی و حیوانی باید قبد «مدرِک» و همتحرک به اراده بودن، هم به تعریف اضافه شود.

# فصل سوم

#### در بیان حقیقت مزاج به وجهی که حکما بر آن اتفاق نظر دارند

ابن کمونه در این فصل شرح اسم مزاج را به وجهی که حکما بر آن اتفاق نظر دارند، بیان می کند. از نظر فلاسفه، هنگامی که عناصر اربعه در بعضی مرکبات با هم جمع شوند و این اختلاط آنها اقتضا کند که بعضی از آنها از بعض دیگر منفعل شوند، به طوری که صرافت کیفیت هریک از آنها به واسطه دیگری شکسته شود، کیفیت مشابهی در اجزای مرکب حاصل می شود که متوسط میان اضداد است. این کیفیت، همان مزاج است و در صورتی حاصل می شود که اجزای عناصر شکسته شود و بیشتر اجزای هر یک از آنها با بیشتر اجزای دیگری مماس شود.

مؤلف در ادامهٔ بحت، بعضی از اشکالات و ایرادات متکلمان بر تعریف حکما دربارهٔ مزاج و جواب حکما را ذکر کرده و معتقد است که استدلالهای متکنمان برای قدح در امکان حصول مزاج، غیر یقینی اند؛ و به همین دلیل هم بعضی از آن استدلالها و جواب حکما به آنها را بیان کرده، تا روشن شود که وقوع مزاج محال نیست. پس نمی توان با انکار وقوع مزاج بر او ایراد گرفت که ذکر برهان بسر اثبات اینکه نفس عین مزاج یا

معلول مزاج نیست زاند است و قصدش از بیان آن مطالب، تبیین ماهیت و حقیقت مزاج نبرده است.

### فصل جهارم

#### در بیان مراتب وجود اشیاء

گاه موجود بر «آنچه حاصل در اعیان است» اطلاق می شود و گاه بسر «آمور اعتباری که در اذهان حاصل اند»، مثل وجوب و امکان و امتناع؛ و گاه هم بسر «آنچه در لفظ یا کتابت است» به صورت مجازی موجود گفته می شود، زیبرا کتابت بسر لفظ دلالت می کند و لفظ نیز دال بر وجود خارجی است، پس «موجود» به حقیقت بس موجود خارجی حمل می شود.

#### قصل پنجم

### در بیان اینکه علت حادث زمانی، حادث زمانی است

هر حادث زمانی محتاج به علتی است که خود آن علت، حادث زمانی است. و این مسئله در مورد حادث ذاتی صادق نیست. همچنان که معلول اول واجبالوجود، حادث است در حالی که علتش حادث نیست. و حادث ذاتی اعم از حادث زمانی است.

اگر قضیه فوق صادق نباشد با باید حادث احتیاج به علت نداشته باشد، یا علتش دانمی باشد. بطلان شق اول بدیهی است، زیرا هر کس به ضرورت عقل می داند که عدم هیچ معدومی بدون مرجح به وجود تبدیل نمی شود. شق دوم نیز باطل است، زیرا در آن صورت وجود حادث در زمان و حالی مشخص و معین و نه در زمان و حال دیگر، ترجیح بلامرجح خواهد بود.

#### فصل ششم

# در بیان اینکه هلت رجود حادث زمانی مرکب است

### از موجودی که وجودش دانمی است و از سبقت حادث دیگری بر آن

علت حادث، از آن جهت که خود حادث است، بر حادث دیگری متوقف است و این سلسله تا بی نهایت ادامه یابد. از آنجا که این علل غیر متناهی اند، وجودشان مقارن با یکدیگر نیست، زیرا از حادث اول سلسلهای غیرمتناهی از حوادث و از حادث دوم نیز سلسله غیر متناهی دیگری حاصل می شود. حال اگر هر یک از اجزای دو سلسله به ترتیب با یکدیگر منطبق شوند نساوی زاند با ناقص لازم می آید که بطلانش آشکار است، و اگر منطبق نشوند، لازم می آید که سلسله دوم از یک طرف منقطع و در نتیجه متناهی شود؛ و چون سلسله اول هم تنها یک مرتبه زیادتر از سلسله دوم بود، تناهی آن لازم می آید در حالی که غیر متناهی فوض شده بود؛ و این خلاف فرض است. چون وجود این علل و معلولها مقارن با یکدیگر نیست، حادث سابق نمی تواند علت تنامه حادث بعدی باشد، زیرا علت تامه باید مقارن با وجود معلول باشد. براین مطلب هم مصنف برهانی اقامه می کند و در نهایت نتیجه می گیرد که علت تامه وجود حادث زمانی، میرکب است را دو موجود حادث زمانی،

### فصل هفتم

در بیان اینکه اگر علت مرکب باشد معلول آن نیز مرکب خواهد بود

وقتی علت مرکب باشد محال است که معلول صادر از آن بسیط باشد، زیرا در آن صورت یا هر یک از اجزای آن علت، یا یک جزء آن، در تأثیر مستقلاند یا مستقل نیستند:

الف. اگر مستقل باشند، استناد تأثیر به کل آن مرکب ممتنع خواهد بود، زیرا جزء

مقدم برکل است و برای تأثیر اولی است، در حالی که ما فرض کرده بودیم که مؤثر در آن معلول، کل مرکب است؛ و این خلاف فرض است.

ب- اگر مستقل نباشند:

یا هریک از اجزا در جزئی از ذات معلول تأثیر دارند، به طوری که از اجتماع اجزا، معلول به طور کامل حاصل می شود، و این محال است، زیرا مرکب بودن معلول را اقتضا می کند، در حالی که ما فرض کرده بودیم معلول بسیط است؛ و این خلاف فرض است. یا هیچ یک از اجزا، مؤثر در معلول نیستند و در صورت اجتماعشان اگر به همان حال

یا هیچ یک از اجزا، مؤتر در معلول بیستند و در صورت اجتماعتان اگر به همان حال قبل از اجتماع باقی بمانند باید کل، غیر مؤثر باقی بماند که خلاف فرض است. اگر در حال اجتماع امر زایدی حاصل شود که قبل از اجتماع وجود نداشت و آن امر زاند علت وجود آن بسیط باشد، آن امر زاند:

 ۱. یا عدمی است که در این صورت نمی تواند در تأثیر مستقل باشد؛ و این خمالف فرض است.

۲. یا وجودی است:

اگر بسيط باشد به صدور أن بسيط از أن علت مركب نقل كلام ميكنيم.

اگر مرکب باشد کلام در کیفیت صدور معلول بسیط از آن، مثل کلام در صدور معلول بسیط اول خواهد بود.

و بنابر هر دو تقدير تسلسل لازم مي أيد كه محال است.

مصنف این برهان را برای محال بودن صدور معلول بسیط از علت مرکب اقامه میکند و متذکر می شود که سایر حکما این برهان را برای استحاله وقوع ترکیب در علت به طور مطلق خواه معلول آن بسیط باشد خواه مرکب ذکر کرده اند. اما به عقیدهٔ او این برهان برای مطلوب آنان کافی و وافی نیست.

### فصل هشتم

#### در بیان اینکه مرکب بودن نفس محال است

نفس بسیط است و محال است که مرکب از اجزا باشد، زیرا اگر مرکب از اجزا دچه اجزات اجزات اجزات اجزات اجزای حسی و چه

الف به عالم نیستند: که این قسم جایز نیست، زیرا ضمیر مضموم در عبارات «أنها علمتُ»، و «أنها أدرکتُ» اشاره به نفس دارد و علم به عبالم ببودن ننفس در ایس حبال از قویترین علوم بدیهی است.

ب ـ يا عالم اند كه اين قسم هم جايز نيست، زيرا:

با بعضی از آن اجزا موصوف به آن علماند و در این صورت:

يا أن بعض قابل قسمت فرضي نيست:

یا آن بعض متحیز نیست که همان مطلوب ماست، با آن بعض متحیز است که همان جوهر فرد است و ادلهٔ بسیاری بر بطلان آن اقامه شده و مصنف نیز یکی از آن براهین را توضیح میدهد.

یا آن بعض قابل قسمت فرضی است، تقسیم اول بعینه مطرح می شود که موصوف به آن علم:

یا کل آن بعض است، یا بعض آن بعض است که در این صورت لازم می آید کل آنچه قابل قسمت فرضی است منصف به آن علم نباشد. بنابراین، موصوف به آن علم قابل قسمت فرضی نخواهد بود. (همچنان که در منطق بیان شده است).

۲. یاکل اجزای آن مرکب موصوف به آن علماند و در این صورت:

یا هر یک از اجزای آن مرکب عالماند:

یاکل اجزا عالم به یک علماند که لازم می آید یک عرض در یک حالت، حال در بیش از یک محل باشد و این محال است. یا هریک از اجزا عالم به علمی مغایر با علم جزء دیگر است که لازم می آید هریک از اجزا خود نفس باشند ر آنچه را نفس واحد فرض کرده بودیم نفوس کثیر می شود؛ و این خلاف فرض است.

یا هریک از اجزای آن مرکب عالم نیستند، پس هنگام اجتماع آن اجزا:

یا علم در آن مجموع حادث نمی شود، پس آن مرکب عالم نیست، در حالی که آن را عالم فرض کرده بودیم؛ و این خلاف فرض است. یا علم در آن مجموع حادث می شود؛ در این صورت:

یا علم به انقسام آن مرکب، نقسیم می شود که محال است، چون نقسیم علم متعلق به امور بسیط، محال است. یا علم به انقسام آن مرکب، نقسیم نمی شود. این شق هم محال است، زیرا باید بین عالم و علمش نسبتی وجود داشته باشد و الا عالم بودن او اولی از عالم بودن غیرش نخواهد بود، و آن نسبت هم یا برای هر یک از اجزای مرکب است، یا برای بعضی از اجزا، یا برای هیچ یک از اجزای مرکب نسبتی با آن علم نیست. مصنف با توضیحات خود هر سه قسم را ابطال میکند.

وی در نهایت نتیجه میگیرد که نفس دچه انسانی و چه حیوانی دبسیط خواهد بود و حلولش در محل مرکب هم محال است.

## قصل نهم در ترتیب مقدمات مذکور برای اثبات اینکه نفس هین مزاج یا معلول مزاج نیست

در این فصل، مصنف، مقدمات برهان خود را مرتب میکند تا به نتیجه مطلوب ریعنی اثبات اینکه نفس عین مزاج بدن و نیز معلول آن نیست دست بابد و در ضمن این برهان، ازلیت نفس را نیز اثبات میکند. اما برهان عبارت است از این که:

هر نفسي قديم است.

هیچ مزاج بدنی و یا آنچه حادث از مزاج بدن است قدیم نیست.

پس نفس مزاج بدن و یا حادث از مزاج بدن نیست.

این قیاس، ضرب اول از شکل دوم است. کبرای قیاس ظاهر و آشکار است، اما اثبات صغری به این ترتیب است که:

نفس اگر قدیم نباشد حادث است و هر حادثی مرکب است.

هيچ مركبي نفس نيست بالضرورة.

پس هيچ حادثي نفس نيست بالضرورة.

عكس قضية فوق ابن است كه: هيچ نفسي حادث نيست بالضرورة، در نتيجه نفس قديم است.

قیاس فوق، ضرب دوم از شکل اول است. کبرای این قیاس در مباحث قبل اثبات شده و اما اثبات صغری: علت تامهٔ هر حادثی، مرکب است از موجودی دائمی و سبقت حادثی دیگر بر آن.

هر آنچه علتش مرکب است خود نیز مرکب است.

پس هر حادثی مرکب است.

مصنف مدعی است که دو مقدمه از این برهان از مطالبی است که تنها او آنها را بیان کرده و توسط فلاسفه پیشین مطرح نشده است: اول اینکه هر حادثی سرکب است؛ و دیگر اینکه هر آنچه علت تامهاش مرکب باشد خود مرکب خواهد بود. وی همچنین در برهانی که بر قدم نفس اقامه کرده ادعای تفرد کرده است.

### فصل دهم و بازدهم

در بیان تشکیکهای معاندان بر مقدمات برهان و جواب از تشکیکها

مؤلف در دو فصل آخر به بیان اشکالاتی که بر مقدمات برهان او وارد شده و جواب به آنها میپردازد.

مستشکل هم بر صغرای برهان ( = نفس قدیم است) و هم بر کبرای برهان ( = مزاج بدن و با معلول مزاج بدن قدیم نیست) اشکال کرده است. مؤلف برای قدیم بودن نفس استدلالی اقامه کرد که مبتنی بر صرکب بسودن حادث به واسطه علت تنامهاش بسود.

مستشکل نمیپذیرد که علت نامهٔ هر حادثی مرکب باشد و در ابطال عقیدهٔ مؤلف، بر مقدمائی که تصدیق قضیهٔ فوق به آنها وابسته است ایراد میگیرد. از جمله بر استخالهٔ ترجیح بدرن مرجح و استحالهٔ تسلسل اسباب و مسببهای مقارن در وجود تا بینهایت، و نیز بر وجوب تقارن علت تامه با معلول اشکال میکند.

مستشکل در پایان توضیح و بیان اشکالات خود بر سه مقدمهٔ فوق میگوید که بسر فرض, صحت استدلال مؤلف، آنچه اثبات می شود مرکب بودن علت حدوث حیادث است و نه علت خود حادث؛ و حدوث با حادث متفاوت است.

اشکال دیگر براین مقدمهٔ برهان است که «هر آنچه علت نامهاش مرکب باشد خود نیز مرکب است»، با این بیان که قضیهٔ فرق براین استدلال استوار است که اگر هریک از اجزای علت مرکب به طور جداگانه تأثیر نداشته باشند مجموع اجزا هم تأثیری نخواهند داشت و این استدلال با هینت اجتماعیه معارض است.

مستشکل در ادامه بر مقدمة دیگر برهان که عبارت بود از مرکب نبودن نفس، نیز اشکال میکند، زیرا به عقیدهٔ او این مقدمه بر ابطال جوهر فرد مبتنی است و استدلال مذکوو برای ابطال جوهر فرد مصادره به مطلوب است. وی در نهایت نتیجه میگیرد که نفس قدیم نیست. همچنین به نظر وی کبرای برهان هم تنها در مورد مزاجهایی صادق است که حدوثشان را بعد از عدم مشاهده میکنیم و در غیر این مزاجها، قضیهٔ فوق صادق و جاری نیست.

ابن كمونه در فصل أخر به تمام اشكالات مذكور پاسخ مي دهد.

### درون مایهٔ رسالهٔ أبدیةالنفس و قدمها و بساطتها

این رساله بخشهایی از مقالهٔ اول رسالهٔ اول است که فقراتی از چند فصل در آن تبلفیق شده است. اینکمونه این رساله را نیز برای اثبات بقاء نفس با بعضی براهین اختراعی خویش نگاشته و در اثناء آن به مناسبت، برهان خود را بر قدیم بودن نفس هم حکایت کرده است. اینکمونه خود در این رساله به دو مقاله سزبور نظر داشته است. وی در دیباچه این رساله پس از اینکه از برهان اختراعی خود با اشاره یاد میکند، مینویسد: عدر این مقاله تنها به تـقریر بـرهان سـاختۀ خـود پـرداخـتم و در مـقالات دیگـر خـود اعتراضات جمعی از فضلاء را بر مقدمات برهان با جوابها و توضیحات آن یاد کردهام... او در این مقاله نام کـــی یا کتابی را نیاورده است.

تقرير برهان به اين ترتيب است كه:

یا نفس بعد از وجودش معدوم نمی شود، یا از عدم آن بعد از اینکه موجود شد، عدم واجب الوجود لازم نمی آید، اما از عدم نفس بعد از اینکه موجود شد عدم واجب لازم می آید. پس نفس بعد از وجود، معدوم نمی شود.

مصنف در ادامه توضیح میدهد که اجتماع این دو قضیه بر صدق و اجتماع نقیض آن دو بر کذب، ممتنع است. بنابراین، یکی از دو قضیه لازم است.

وی در اثبات قضیهٔ اول، یعنی امتناع عدم برای نفس، به این ترتیب استدلال میکند که نفس یا واجب است یا ممکن. اگر واجب باشد از عدم آن، عدم واجب لازم می آید که محال است. اگر ممکن باشد یا قدیم است یا حادث. حادث بودنش معتنع است، پس قدیم است. اگر ممکن قدیم بسیط باشد، علت تامه آن قدیم است؛ و اگر مرکب باشد، علت ناقصهٔ آن قدیم خواهد بود. عدم معلول نیز بطورکنی یا از جهت عدم علت آن است یا به سبب دیگری که از آن، عدم علت آن معلول لازم می آید؛ و عدم قدیم هم باید به سبب عدم علتش باشد که به عدم قدیم اول یعنی واجب الوجود بالذات منهی می شود. به این ترتیب از عدم نفس، عدم واجب لازم می آید

 کردیم ا ممچنین در ضمن توضیح شقوق مفروض در فرض حادث بودن نفس ا با اقامهٔ براهیئی اثبات میکند که علت معلول حادث باید حادث باشد. همچنین معلول بسیط از علتی بسیط صادر می شود و صدور آن از علتی مرکب محال است. وی در ادام بیان میکند که مرکب بودن علت مزبور هم جایز نیست، زیرا هر آنچه علتش مرکب باشد خود نیز مرکب خواهد بود. ولی مرکب بودن نفس از دو وجه محال است:

وجه اول آنکه: اگر نفس مرکب باشد، ذات خود را ادراک نخواهد کرد. تالی باطل است، پس مقدم هم باطل خواهد بود. بیان لزوم به این شرح است که علم به جزء قبل از علم یه کل است. پس اگر نفس به ذات خود علم پیداکند باید ابتدا به جزء ذات خود علم داشته باشد که معتنع است، زیرا عالم به شیء، خود می داند که او ست که به آن شیء علم دارد و این مستلزم علم به ذات است. پس نفس قبل از ادراک ذات خود، مدرک ذاتش خواهد بود که خلف لازم می آید.

وجه دوم آنکه: نفس عالم است و اگر مرکب باشد با بعضی از اجزای نفس متصف به علم باشد: در صورتی علم است یا تمام اجزای آن. اگر بعضی از اجزای نفس متصف به علم باشد: در صورتی که این بعض قابل قسمت فرضی نباشد، مطلوب حاصل می شود. اگر قابل قسمت باشد، نقل کلام در این بعض می شود که موصوف به علم، بعض از آن بعض است یا کل آن و تسلسل لازم می آید که محال است. اگر کل اجزای نفس موصوف به علم باشد و هر یک از آنها عالم به علم واحدی باشند، لازم می آید که حال واحد در حالتی واحد در بیشتر از یک محل باشد که معتنع است. و اگر اجزا عالم به علوم مختلف باشند، لازم می آید که نفس واحد، نفوس کثیر باشد که خلاف فرض است.

اگر اجزای نفس عالم به علمی نباشند؛ در این صورت:

۱. ر.ک به می ۶۹ مقدمه مصحح.

اگر در مجموع اجزا علم حادث نشود، نفس عالم نخواهد بود که این خلاف فرض است.

اگر در مجموع اجزا علم حادث شود، در این صورت یا علم به انقسام اجزا منقسم میشود. یا علم به انقسام اجزاء منقسم نمیشود.

ابن کمونه با ارائه استدلال بیان می کند که هر دو قسم فوق باطل است و در نهایت بساطت نفس و در نتیجه بطلان مرکب بودن علت تامهٔ آن ثابت می شود؛ و چون مرکب یا بسیط بودن علت مذکور باطل است؛ و نیز وجود علت تامهٔ نفس قبل از حدوث نفس نیز باطل است؛ و بطلان این شفوق بنابر فرض حدوث نفس است، پس نفس حادث نبوده و قدیم است.

### مقایسهٔ رسالهٔ ابدیةالنفس و قدمها و بساطتها با رسالهٔ ازلیةالنفس و بقائها

رسالهٔ دوم معمانطور که قبلاً هم اشاره شد منخشهایی از مقالهٔ اول است که فقراتی از جند قصل در آن تلفیق شده است. از مقایسه و تطبیق سطر به سطر دو رساله این نتیجه حاصل شد:

قسمت اول رساله دوم (پس از خطبه) که بدینگونه شروع می شود: «هذا تقریر صیغه البرهان ... قانه یقتضی عدم واجبالوجود و هو محال لما ذکر» مطابق است با «صیغة ثانیة فی تقریر بقاءالنفس ... ه که فقرهای از فصل ۹ از مقالهٔ اول است.

از عبارت «واجبالوجود إن امتنع عليه العدم...» تــا «كــان عــدم واجبالوجــود مــمتنعاً و هوالمطلوب» مطابق است با فصل چهارم از مقالة اول.

از عبارت «و إن كان الثاني ...» تا دو سطر مطابق است با عبارات «والتاني لا يخلو: إما ... فهي إذن قديمة » در صيغه ثاني از فصل نهم از مقالة اول. از عبارت «لوكانت النفس حادثة...» نا «يكون التسلسل لازماً و هو محال» مطابق است با ابتداى فصل بنجم از مقالة اول «في أن نفس الانسيان قيديمة» تيا «يكون التسلسل لازماً و ستعرف استحالته».

از عبارت «والعلل و المعلولات بهذه الصفة ...» تا «يكونها مؤثرة، هذا خلف» مطابق است با ابتداى فصل هشتم از مقالة اول «في أنّ جسيع المسمكنات يستهى في سلسلة الحساجة الى واجب الوجود لذاته» تا «بكونها مؤثرة، هذا خلف».

از عبارت «و برهان بطلان النسلسل أنه...» تا «أنهما غير متناهيين، هذا خلف» مطابق است با فقراتي از فصل پنجم از مقالة اول يعني عبارات «و اعلم أنّ كمل موضع... أنهما غير مثناهيتين، هذا خلف».

از عبارت «و سادسها...» تا «و بطلانه معلوم بالبديهة» مطابق است با عبارت «و سادسها... و معلوم بطلانه بالبديهة» از فصل پنجم از مقالة اول.

از عبارت «و اذا بطل الدور والتسلسل...» تما «يستحيل أن تكون مركبة» مطابق است بما عبارات «و إذا يطل الدور والتسلسل... بطل حدوث نفس الانسان و هوالمطلوب» از فصل پنجم از مقالة اول.

از عبارت «الوجه التاني...» تا «له نسبة اليه، هذا خلف» مطابق است بافقراتي از فصل دوم از مقالة اول «في اتبات وجود نفس الانسان» بعني عبارات: «ان هذا الشيئ الذي يشاراليه به أنا»... له نسبة اليه، هذا خلف».

از عبارت «و سبب عدم القديم ...» ثا «و على التقديرين لاينفك عدم المعلول عن عدم علته» مطابق است با ابتداى قصل هفتم از مقاله اول «في أن عدم المعلول لاينفك عن عدم علته» ثا «و على التقديرين لاينفك عدم المعلول عن عدم علته».

از عبارت «لان الممكن القديم لا يخلو ... » تا «و ان كان مركبا وجب أن يكون علته الناقصة قديمة و ذلك هو المطلوب « مطابق است با عبارات «الممكن القديم لا يخلو ... فقد يثبت ان كل ممكن قديم فعلّته قديمة و ذلك هو المطلوب » از فصل ششم از مقالة اول.

از عبارت «علة الممكن الموجودة ...» تا «بانتفائها اليه واجباً» مطابق است با انتهاى فصل هشتم از مقالة اول يعنى عبارات «و عللة المسكن لا يخلو ... انتهاء جسيع المسكنات الى واجب الوجود واجباً».

از عبارت «و اذا انتهى الأمر الى القديم الأول...» تا «يعودالخلف المنذكور» مطابق است با عبارات انتهابي صيغة ثانية از فصل نهم: «لابدً و أن ينتهى الأمر الى القديم... يعودالخلف المذكور».

### معزفی نسخ و روش تحسیج مثن

از رسالهٔ ازلیهٔ النفس و بقانها یک نسخه در گنجینهٔ نسخ خطی کتابخانهٔ مجلس شورای اسلامی به شمارهٔ ۳۸۱۴ نگهداری می شود. رسالهٔ مذکور با خط نسخ خوانا مگر در مواردی اندک، به سال ۱۰۶۲ قمری کتابت شده است. این نسخه در ۱۷۰ صفحه ۱۷ سطر، به قطع رقعی با جلد تیماج قرمز روشن با آستر کاغذی است.

به گزارش آقابزرگ تهرانی، از این رساله (مشتمل بر هر دو مقاله) نسخهای به خط خود ابن کمونه در خزانهٔ غرویه نجف اشرف به انضمام آثار دیگر او از جمله اللمعهٔ الجوینیهٔ موجود است که نسب خود را در ابتدای آن: «سعدبن منصورین سعدبن الحسنبن هبةالله ابن کمونه الذکر کرده است. ا

از آنجا که نسخهٔ خطی رسالهٔ هازلیةالنفس و بقانها، منحصر بهفرد است، از این رو روش تصحیح قیاسی در تصحیح آن به کار گرفته شد. یعنی کلمات درست و مضبوط با توجه به محتوای اثر جایگزین اغلاط و موارد نامضبوط گردید، در حین تصحیح اگر افزودن کلمه یا کلماتی برای حفظ معنی یا تکمیل جمله ضروری دانسته شد، در مین کتاب، داخل [ ] نهاده شد. و چنانچه کلمه یا عباراتی با توجه به محتوای مین غلط یا

١. اللذريعة، ج ١١، ص ١٣١؛ ج ٢١، ص ٢٠۶.

نامناسب تشخیص داده شد، به جای آن کلمه صحیح یا أصح قرار داده شد. تمامی این موارد در متن مصحح شماره گذاری شده و آنگاه کلمه یا عبارات غلط در زیرنویس، هر یک به ترتیب شماره، ثبت و گزارش شده است.

مؤلف گاه نقل قولهایی را جهت بحث و تحقیق در اثر خود آورده است. این نقلها غالباً دارای اختلاف با مأخذ به دست آمده از آنهاست. ازین رو متن اقوال در مأخذ با نقل رساله مقابله شده و تمامی اختلافات یا اغلاط مشخص و ثبت شد. روش کار در این موارد چنین بود که نقل قولها عیناً به گونهای که در نسخهٔ خطی آمده در متن مصحح نوشته شده مگر در مواضعی که نقل از حیث قواعد صرف و نحو و نگارش غلط و در نتیجه مخل معنای عبارت بوده است. در این صورت اغلاط در متن تصحیح و در زیرنویس مقابل (م)، به همان ترتیب که در صورد اغلاط خود متن گفته شد، ثبت شده است.

از رسالة ابدية النفس و قدمها و بساطتها بنج نسخه فراهم شد:

- ۱. قبه: نسخه ای که در گنجینهٔ نسخ خطی کتابخانهٔ مجلس شورای اسلامی ضمن مجموعهٔ شمارهٔ ۱۸۳۷ نگهداری می شود. این رساله نیز با خط نسخ و در سدهٔ ۱۱کتابت شده است. مجموعه مذکور در ۲۳۷ صفحه ۱۷ سطر به قطع خشتی با جلد تیماج قرمز و کاغذ شکری رنگ است این رساله ۱۶ صفحه (از صفحه ۱۲۷ تا ۱۲۷) از مجموعه را به خود اختصاص داده است.
- ۲. «الف»: نسخه ای که در ضمن مجموعه ای در کتابخانه خانقاه احمدیه شیراز نگهداری میشود. این مجموعه اهدائی از کتابخانهٔ صدرالدین محلاتی است. این رساله در ۱۱ صفحه و به سال ۱۰۵۶ در اصفهان کتابت شده است.
- ۳. «غ»: نسخهای در ضمن مجموعهای به شمارهٔ ۱۱۸۷ متعلق به کتابخانهٔ غرب
  مدرسهٔ آخوند همدان که هماکنون در کتابخانهٔ مرکزی آستان قدس رضوی نگهداری
  میشود. این مجموعه با خط نسخ و در سدهٔ دهم یا یازدهم کتابت شده و دارای ۲۹۲

برگ ۲۱ سطری است. این رساله ۵ بنرگ (از ۲۸۶ تبا ۲۹۰) از مجموعه را بنه خنود اختصاص داده است.

۴. «پ»: نسخه ای به شمارهٔ ۱۴۶۱ که در کتابخانهٔ راغب پاشا نگهداری می شود.

۵. «ن»: نسخهٔ شمارهٔ « ۵۱ در مجموعهٔ لندبرگ در کتابخانهٔ دانشگاه پیل آنگهداری می شود. این مجموعه شامل پنج رساله است که چهار رسالهٔ آن سبال ۹۸۰ در بغداد کتابت شده است. رسالهٔ ابدیهٔ النفس رسالهٔ پنجم این مجموعه و بدون تاریخ است. جنانکه کاتب رساله اظهار کرده است، آن را از روی رساله ای به خط اینکمونه استنساخ کرده است. لیون نموی آین نسخه را با عنوان «رسالهٔ عربی دربارهٔ ابدیت نفس» آیه صورت فاکسیمیله در ۱۹۴۴ چاپ کرده است.

شایان ذکر است که سه نسخهٔ اخیر به لطف آقای رضا پورجوادی و خانم پروفسور اشمیتکه هنگامی که مشغول بازبینی نهایی کار بودم، در اختیارم گذاشته شد.

در تصحیح رسالهٔ دوم با عنوان «رسالهٔ فی ابدیهٔ النفس و قدمها و بساطتها ه پس از استنساخ نسخه ها و مقابلهٔ آنها، از شیوهٔ تصحیح بینابین استفاده شد.

از آنجا که هر پنج نسخه این اثر دارای اغلاط و افتادگی بود استفاده از شیوهٔ تصحیح بر مبنای نسخهٔ اساس ممکن نبود، از این رو، از شیوهٔ تصحیح التفاطی استفاده شد. به طوری که اغلاط، نواقص و افتادگیها با نطبیق و مقایسهٔ نسخ و نیز با توجه و تأمل در مصطلحات و عبارات و همچنین حدود بافت بیان و معنی مقالات رسالهٔ اول، اصلاح شد.

همچنین جهت تسهیل در استفاده از متن و قرانت و فهم مطالب، موارد ذیل در تصحیح اعمال شده است:

الف ما استفاده از گیومه ۱ و برای تمایز عبارات نقل قول از جملات مصنف.

<sup>1.</sup> Landberg.

<sup>2.</sup> Yale.

Leon Nemoy.

<sup>4.</sup> The Arabic Treatise on The Immortality of The Soul.

ب ـ ذكر منابع و مآخذ اقوال در زيرنويس.

ج ـ افزودن عناوین موضوعی در مقالهٔ دوم از سوی نگارنده داخل دو قلاب [ ]. د ـ ذکر شمارهٔ صفحات نسخهٔ خطی داخل < > در متن مصخع.

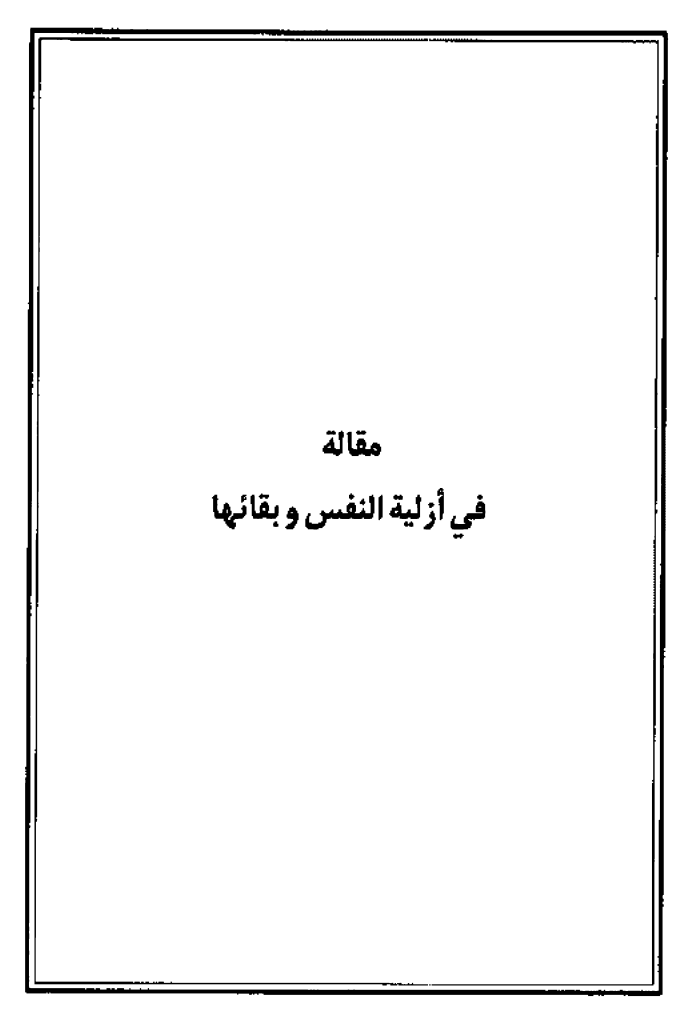
در خاتمه بر خود لازم می دانم که پس از حمد و سپاس خداوند، از زحمات و تلاش خالصانه و بی شانبه اسانید فرزانه ای که سالبانی در محضرشان تلمذ نموده و از رهسنمودها و تنجربیات ارزندهٔ ایشان به قدر توفیق و سعهٔ وجود بهره مند گشتم سپاسگزاری کنم. از سرکار خانم دکتر فاطمه فنا نیز که همواره مشوق و راهنمای من بوده اند، قدردانی می کنم.

همچنین بر خود فرض می دانم که از خانم پروفسور زابینه اشمیتکه و جناب آقای رضا پورجوادی که تصویر سه نسخه عطی یکی از رساله ها و برخی از منابع مربوط به ابن کمونه را در اختیارم گذاشتند و نیز از آقای عبدالحسین حاثری که در انتخاب رساله از یه النفس و استفاده از آن مرا مورد لطف قرار دادند و از جناب آقای عظیمی مسئول کتابخانه خانقاه احمدیه شیراز که با حوصله و سعهٔ صدر نسخه خطی یکی از رسالات را در اختیارم گذاشتند، سیاسگزاری کنم. همچنین از محقق ارجمند جناب آقای علی او جبی که رساله را قبل از چاپ خوانده و آن را ویرایش کرده و نکات ارزشمند و مفیدی را تذکر دادند، تشکر می کنم. در پایان از زحمات بی دریغ همکاران میرکز و مفیدی را تذکر دادند، تشکر می کنم. در پایان از زحمات بی دریغ همکاران میرکز و قدردانی می کنم.

طول عمر با عزت و توفیقات روز افزون همهٔ این بزرگان را از درگاه خداوند متعال خواستارم.

انسيه برخواه

رسالة في أزلية النفس و بقائها



## بسم الله الرحمن الرحيم

[أمّا بعد] فإنّ الذي يتضمّنه هذه المقالة هو إثبات أبديّة نفس الإنسان بطريقٍ برهانيّ. هو ممّا أدركتُه بفكري، ولم أعرف أنّي سبقت إليه؛ و يتمّ الغرض منها بإيراد عدّة فصول:

## الفصل الأوّل في قول الشارح المعنى اسم النفس

قد بيّن في العلوم المنطقيّة أنّ تصوّر الأشياء على قسمين: تامّ و ناقص.

أمّا التامّ: فهو تصوّر المهيّة من حيث هي تلك المهيّة، كما إذا لمسنا النّار. فـتصوّرنا سهيّة الحرارة من حيث هيهي.

و أمّا الناقص: فهو تصوّر المهيّة من حيث إنّها موصوفة بيعض العوارض أو الذاتـيّات التــي ليست كمال حقيقتها من غير أن تكون ' مهيّتها من حيث ح٢ > هيهي متصوّرة، كعلمنا بأنّ كلّ حادث ؓ له مُحدِث، مع كون مهيّة ذلك المحدث غير متصوَّرة لنا.

و الأوّل يُكتسب بالحدّ الثامّ و الثاني بالحدّ الناقص والرسوم.

۱. م: ذلك .

و جميع ما قيل في تعريف النفس إنّما هو من قبيل الرسوم؛ لأنّ تبصوّرها التمامّ كمالامر المتعذّر؛ فإنّ النفس مادامت مغرقة في المحسوسات، منصبّة إلى الأحوال البدنيّة؛ فإنّها تكون المحجوبة عن الاطلّاع على ذاتها و حقيقتها. أمّا مع التجرّد عن هذه الأحوال، و الانخراط في سلك التطلّع إلى الأمور المجرّدة عن المادّة، فقد قيل: إنّ إلى ذلك سبيلاً. إلا أنّه لا يكاد يصل إليه مع الرياضة المذكورة إلّا مَن أيّد بعناية ربّانيّة و قوّة إلهيّة.

و لمناكان المقصود من هذه المقالة هو التصديق بأنّ نفس " الإنسان باقية أبدأ، وكان كملّ تصديق مفتقراً إلى تصوّر مفرداته. كانت الحاجة داعية في تحقيق مطلبنا هذا إلى تصوّر النفس التي هي أحد أجزانه المفردة؛ و لمنا لم يكن تصوّرها التامّ شرطاً في هذا التصديق، لاجرم وقع الاكتفاء بما ذكروه من التعريفات الرسميّة التي هي على سبيل شرح الإسم و هي من وجوه:

أحدها: قولهم ح٣>: «إنّ النفس كمال أوّل لجسم طبيعيّ آليّ» أو شمرح هذا الرسم أنّ الكمال على قسمين: كمال أوّل؛ و هو الذي به يكون الشيء نوعاً بالفعل؛ و كمال نانٍ؛ و هو الذي يتبع نوعيّة الشيء، كالعلم و غيره؛ فقولهم: «أوّل» احترزوا به عن القسم الثاني من قسمَى الكمال اللّذين ذكرناهما آنفاً؛ و أمّا قولهم: «لجسم طبيعيّ» احترزوا به عن كمالات الجسم الصناعيّ، كالسرير و غيره مثلاً، على ما بيّن في مواضعه.

و اعلم أنّ ما ذكرنا، على رأى من جعل الطبيعيّ وصفاً للجسم؛ و أمّا الطائفة الذين ذهبوا إلى أنّ الطبيعيّ في هذا الرسم المذكور وصف للكمال الأوّل، فإنّهم قالوا؛ إنّ الكمالات [منها] ما هو صناعيّ، و هو حاصل بفعل الإنسان، كالتشكيلات و تصوّراتها الحاصلة بفعل الإنسان؛ و منها ما هو طبيعيّ، و هو غير كانن بفعل الإنسان؛ و منها ما هو طبيعيّ آليّ، مثل القوى التي هي مبادئ الأفعال و الانفعالات الحيوانيّة و النبانيّة.

و اعلم أنّ النفس من الكمالات الطبيعيّة لا الصناعيّة.

و قولهم :«آليّ» أرادوا به أنّ كمالاته الثانية تصدر عنه بواسطة آلات فيه، بخلاف البــــائط

٣. م: النفس.

۲. م: ذاتهما.

ا. م: يكون.

والمركبات المعدنيّة. و من الناس من قال عوض قولهم : «آليّ» -: «ذي حيوة بالقوّة»؛ و منهم من جمع بين القولين حتّى حج > صار الرسم هكذا: «النفس كمال أوّل طبيعيّ، أو كمال أوّل لجسم طبيعيّ - آليّ ذي حيوة بالقوّة»، و هذا أشهر أقوالهم في تعريف النفس.

الوَجهُ الثاني: هو قولهم: «إنّ النفس جوهر غير جسمانيّ محرّك للبدن». فالجوهر هو كملّ ذات وجوده ليس في موضوع أ؛ و المراد بالموضوع في هذا الموضع هو كلّ محلّ قائم بذائمه. مقوّم لما يحلّه؛ و يعنون بغيرالجسمانيّ أنّها ليست بجسم و لاحالّة في جسم.

و اعلم أنّ الحال على قسمين: حال متقوّم بمحلّه، و حال يكون محلّه متقوّماً بهه؛ والأوّل يسمّى عرضاً و الثاني يسمّى صورة؛ و الصورة جوهر؛ لأنّها لا في موضوع، على ما عرفتَ من أنّ الموضوع مقوّم لما يحلّه، و هذه محلّها متقوّم بها؛ و إذا كان الأمر كذلك ، كان التجويز العقلي يقتضي أن يكون كلّ عرض حالاً و ليس كلّ حالّ عرضاً؛ فيكون الفرق بين العرض و الحالّ هو الفرق ما بين الخاص و العامّ؛ و هذا البحث إنّما ذكر لنلا ينظن بأنّ الحالّ و العرض لفظان مترادفان؛ فيكون قولهم: «إنّها جوهر» تكرار في المعنى لاحاجة اليه؛ فكان هذا البحث منا يزيل هذا الظنّ.

الوجه الثالث: إنَّ النفس قوّة حالَة في البدن، تفعل فيه و به ماتصدر <٥> عنه من الأفعال و الحركات المختلفة الأوقات والجهات. بشعورٍ و معرفةٍ مميّزةٍ معيّنةٍ لها بحسبها و يسحصل له بها كماله النوعي و تحفظه عليه. ٧

و هذا الرسم لأوحد الزمان ذكره في كتاب المعتبر و قال في شرحه: «إنّ قولنا «قوّة» نعني <sup>^</sup> به الفاعل الذي ليس بجسم؛ فإنّ الجسم لايكون فاعلاً بجسميّته. <sup>4</sup> بل بالقوّة التي فيه <sup>' ا</sup>؛ و قولنا:

٦٠ هامش م: يها أصبح.

٢. المعتبر: - إنَّ.

۱. م: موضع،

9 م: يحقظ

۵. م: النوعية.

لا م: يهمان

۸ م: يعني.

٧ المعتبر في المعكمة، ج٢، صص ٣٠٣\_٣٠٣.

٩. م: لجسميته.

۱۰. المستبر: 4 على ماسبقى بيانه. فالقؤة مبدأ الفسل و الفعل صادر عن القؤة وكل فاعل الما فؤة و اشا ذو قؤة و - دوالقؤة يقعل بقؤته فالفاعل هو القؤة.

«حالّة في البدن» للغرق بين النفس و بين أشياء اليسمونها عقولاً فقالة السفارقة للأجسام؛ و قولنا: «في الأبدان» و لمنقل «في الأجسام و الأجساد»، لأنا نعني بـالبدن الجسم الذي هـو مستعد بمناجه و طباعه و شكله و آلاته لحلول النفس فيه؛ و قولنا: «تفعل فيه و به» للفرق بينها و بين الحرارة، مثل التي تفعل في البدن و لانقط الله أي لاتتخذه ألم آلة لفعلها كاليد و الرجل. و قولنا: «ما تصدر ألم عنه من الأفعال و الحركات» لأن الافعال و الحركات الإرادية تصدر ألم فن أجزاء النبات و أعضاء الحيوان أله و صدورها الأول الحقيقي إنما هو عن النفوس و بها أله و و قولنا: «المختلفة الأرقات و الجهات» ليفرق أبينها و بين الطبيعة التي أفعالها و حركاتها بها أله و قولنا: «بشعور و معرفة مئيزة معينة لها بحسبها» يعنى <sup>14</sup> واحد و إلى جهة واحدة؛ و قولنا: «بشعور و معرفة مئيزة معينة لها بحسبها» يعنى <sup>14</sup> به أن القاصد التارك لجهة دون جهة و الفاعل في وقت دون وقت يشمع و يعرف الفرق بين المقصود و المتروك من الجهتين؛ و المفعول فيه هذا دون هذا من الوقتين و يعرف الفرق بين المقصود و المتروك من الجهتين؛ و المفعول فيه هذا دون هذا من الوقتين و الحائين ألموقين؛ فإن أله الأوقات من الأرسان ألم يسمير الموادث ألم من الحوادث ألم منيز الموقين؛ فإن أله الأوقات من الأرسان ألم يسمير المناد على أنه فصل مميّز الأحوال، و قولنا: «بحصل له بها كماله ألم النوعي و يحفظه ألم عليه لم يقل على أنه فصل مميّز الأحوال، و قولنا: «بحصل له بها كماله ألم النوعي و يحفظه ألم عليه لم يقل على أنه فصل مميّز

٣. م: فقاله.

△ م: يقعل. ﴿ عَ بِينَهِمَا ﴾ ﴿ المعتبر: مثلاً.

٨ م: يقعل. ٩ م: لاتقعل. ١٠ م: لايتحده.

۱۱ م: يصدر، ۱۲ م: متعدر، ۱۳ (المعتبر): الحيوانات.

المعتبر: +كالفلم يكتب والاتسان الكاتب به.

١٤٠ م: شيئين؛ (المعتبر): سنن. ١٧٠ (المعتبر): نعني. ١٨. م: الحالين.

١٩. م: + به. ٢٠ ١٠. المعتبر: + الزمان على ما سبق فيه الكلام.

٢١. (المعتبر): متميز. ٢٢. (المعتبر): لحرادث. ٢٣. م: كمال.

٢٢. المعتبر: تحفظه.

٨ المعتبر: + يأتي ذكرها في ما بعد يشمونها.

٣ م: لم تفل.

۴. المعتبر: + كما قالوا في الحد القديم إنها كمال اؤل لجسم آلى فإن البدن في العرف بجري مجرى ذلك النفس فإن النفس نفس للبدن و البدن بدن للنفس و النفس المفارقة للبدن لا تسمّى نفساً و إن سمّيت فكما يسمنى البدن المفارق للنفس أعنى الميت حيواناً و انساناً و بدناً وعلى الحقيقة فلايسمّى و هذا هو الذي عنينا حتى يعرفه من يسمعه فان القاتل بعني ما يعنيه بلفظه و إذا عرف السامع معناه تم له فهمه عنه.

في الحدّ، بل معنى يكمّل بحقيقة <sup>(</sup> المحدود و أوصافه الذاتية؛ فإنّ النـفس هـي التـي تـخصّ <sup>(</sup> الشخص بصورته النوعية و تبلغه كماله منها و تحفظه <sup>(()</sup> عليه حتّى يبقى على ما هو مدّة طويلة أو قصيرة أو أبدا» <sup>(()</sup>

واعلم أنّ قول أوحد الزمان من النفس في هذا الرسم «إنّها حالّة في البدن» لاينافي ما قيل في الرسم الذي قبله من أنّها غير حالّة في الجسم؛ لأنّ العراد بالمغظة الحلول في السوضيين مختلف؛ فإنّها في الأوّل عبارة عن كون الشيء شايعاً في شيء آخر، لاكجزء منه؛ و في الثاني عبارة عن تعلّق الشيء بشيء آخر؛ إمّا من طريق الانطباع و الشيوع؛ ح٧ > و إمّا من طريق التدبير و التصرّف؛ و الحلول يهذا النفسير أعمّ منه بالتفسير الأوّل؛ فلا يكون إيجابه منافياً لسلب الأوّل؛ لأنّ سلب الأخصّ لا ينافي إيجاب الأعمّ؛ و في شرح أوحد الزمان بقوله «إنّها حالّة في البدن» ما يدلّ على ذلك أيضاً؛ لأنّه جعله للفرق بين النفس و العقل؛ و لافرق بينهما عند الحكماء الله أنّ النفس لها تعلّق بالأجسام من طريق التدبير و التصرّف، و العقل ليس له هذا التعلّق.

### الفصل الثاني في إثبات وجود نفس الإنسان

اعلم أنّ الحكماء جعلوا وجود الأشياء على أربعة مراتب: وجمود في الأعميان و وجمود في الأذهان و وجود في اللفظ و وجود في الكتابة؛ و قالوا: إنّ كلّ مرتبة من الثلاثة الأخيرة تمدلً على ما قبلها؛ فالكتابة تندلُ على اللفظ و اللفظ على الوجود الذهني و الوجود الذهني عملى الوجود المنبي، إلّا أنّ دلالة الكتابة و الألفاظ تختلف ويحسب الأوضاع، و دلالة الوجود الذهني الذي هو عبارة عن تصورات الأشياء لاتختلف باختلافها، كما أنّ مدلوله الذي هو الوجود العبنى لا يختلف.

و قد حصل بما قيل في الفصل الأوّل وجودُ النفس الذهني المدلول عليه بلفظة النفس؛ و قد

الأم: يحفظه.

<sup>1. (</sup>المعتبر): مكمل لحقيقته. ٦٠ م: يخصّ.

<sup>9.</sup> م: لايختلفيان

۲۰۱ ـ ۲۰۵ م: بختلف

٣. المعيّر، صعن ٢٠١ــ٢٠٥.

بقي تحصيلُ وجودها حـ٨ > العيني؛ أعني بيان أنّ الشيء الذي يقال له نفس هـو مـن جـملة الموجودات العينيّة؛ و الحكماء تقول: «إنّ النفوس اربعة أ: فلكيّة و إنسانيّة و حيوانيّة و نـباتيّة» و الذي يجب إثباتُه بحسب غرض هذه المقالة هو وجود النفس الإنسانيّة.

فأقول: إنّ العلم الضروري حاصل بأنّ الشيء الذي يشير إليه كلَّ واحد منّا بقوله: «أنا» حين يقول: «أنا فعلتُ كذا» و «أنا أدركتُ كذا» هوالذي كان موجوداً. قيل: «هذا يعيش سنين» مع أنّ هذا الهيكل المعسوس لاينفك في هذه العدّة عن كونه متغيّراً متبدّلاً؛ و إذا كان الأمر كذلك ، كان هذا الشيء المشار إليه بـ «أنا» مغاير " لهذا الهيكل المحسوس و البنية المخصوصة.

و هذا الشيء هو الذي يدرك بجميع الإدراكات جميع المدركات، بدليل أنه يعكم على بعضها بالبعض، و العاكم على الشيئين الابد و أن يكون مدركاً لهما؛ و هو أيضاً القادر الفاعل الملتذ المتألم المريد الكاره؛ لأنّ الإنسان قد يتخيّل شيئاً، فيريده أويكرهه؛ و لولا أنّ المتخيّل هو معيّنة المريد أو الكاره لما لزم من التخيّل حصولُ الإرادة ح٩ > أوضدَها؛ و إذ كان الأمر كذلك، فهذا الشيء به يصير نوع الإنسان إنساناً بالفعل؛ فإنّه ليس الإنسان عبارة إلا عن العميوان الناطق، و لامعنى للحيوان إلا الجسم العشاس المتحرّك بالإرادة؛ و قد تبيّن بما سبق أنّ هذا الشيء هو الذي يحرّك بالإرادة؛ فلولاه لما حصل للجسم لاالحسّ و لا الحركة الإراديّة؛ و هذان الأمران إذا بطلا بطل نوع العيوان الذي هو المقوّم لنوع الإنسان؛ فبطل لبطلانه نبوعُ الإنسان أيضاً.

فظاهر أنّ هذا الشيء كمال أوّل طبيعيّ لجمم و لا لكلّ جمم، بل لجمم طبيعيّ و لا لكلّ جمم طبيعيّ و لا لكلّ جسم طبيعيّ ، بل لجسم طبيعيّ تصدر عنه كمالاته التانية بواسطة الآلات.

فقد ثبت وجود النفس في الأعيان بحسب ما رسم أاؤلا \_ و هو الرسم المشهور \_ و أشا إثبات وجودها بحسب الرسمين الباقيين، فإنه بحسب الثالث منهما \_ و هو الذي ذكره أوحد الزمان \_واضح: إذ لاشك في [أنّ] الشيء الذي يشير إليه كلّ واحد من الناس بقوله: «أنا» يصدق

١. م: أربع. ٢. م: مغايرة. ٣. م: الشئين.

۳. م: رسمت.

و بيان الأول: أنه لو لم يكن جوهراً لكان عرضاً؛ إذ لا واسطة بينهما؛ و لمّا عرفت من أن الجوهر هو ما ليس وجوده في موضوع و العرض هو الموجود في موضوع، لو كان عرضاً لكان موضوعه: إمّا أن يكون جسماً أو لايكون؛ و الأوّل باطل و إلّا لكان هذا الشيء جسمانياً، و سنبيّن بطلان ذلك إن شاء الله تعالى؛ فبقي أنّ موضوعه لايكون جسماً؛ و هذا الموضوع إن كان له تصرّف في الأبدان بذاته، فقد حصل المطلوب؛ و إن كان ذلك التصرّف ليس له بذاته، بل يعرض فيه، فقد حصل المطلوب أيضاً؛ لأنّ الشيء الذي يكون نفساً على هذا التقدير هو ذلك الموضوع لا ذلك العرض؛ فإنّ الأعراض التي تعرض للنفوس؛ فتوجب صدور أفسال منها بعسبها \_ كالإرادة و القدرة و غيرهما \_ لانستيها نفوساً، بل المستى بذلك هو موضوع تملك الأعراض التي إنّما تصدر عنها تلك الأفعال لأجل كونها في ذلك الموضوع؛ و بالجملة؛ فإنّ المجموع المركّب من الجوهر و العرض جوهر، لعدم توقّفه على ذات أخرى؛ فيفايرها حتى يقوم المجموع المركّب من الجوهر و العرض جوهر، لعدم توقّفه على ذات أخرى؛ فيفايرها حتى يقوم بالقمل؛ فإذا صدر عن ذلك المجموع من حيث هو مجموع فعل؛ فإنّ ذلك يكمون صادراً عن جوهر لاعن عرض.

حاد > و بيان الثانى: أنه لو كان الشيء المشاراليه برهأنا» جسماً أو حالاً في جسم، لكان منقسماً أبداً؛ إذ التالي باطل؛ فالمقدّم مثله؛ و بيان الشرطيّة: أنّ كلّ جسم منقسم أبداً، لا بمعنى أنّه يقبل انقساماً غير متناه البائغل، بل بمعنى أنّه لا ينتهى في الصغر إلى حدّ لا يسقبل بسعد ذلك انقساماً الما بالقعل كالقطع و التفكيك و إمّا بالقرّة كالوهم و الفرض.

و الأدلّة على بيان هذه المقدّمة كثيرة و كلّها مشهورة و مع ذلك فلابدٌ من ذكر واحد منها لئلًا يبقى البرهان محتاجاً في بيان إحدى مقدّماته إلى كتاب آخر.

عَأْمُولَ: الدليل على إنقسام الجسم أبدأ أنَّ أيَّ جزءٍ فُرض فيه، فإنَّه يصحِّ وقوعه بين جزئين

آخرين؛ فإن لاقى ما على يمينه ممّا به لاقى ما على يساره، كانت الملاقاة بالأسر؛ فكان كلّ واحد من الطرفين ملاقياً بكلّيته كلّية الوسط؛ فلايكون مجموع الأجزاء أزيد في المقدار من الجزء الواحد؛ و حينئذ لايكون تأليف هذه الأجزاء سبباً لازدياد القدر و الحجم؛ فلايكون الجسم مركّباً من هذه الأجزاء؛ هذا خلف؛ و إن لاقى ما على يسمينه بنفير الجانب الذي به لاقى ماعلى أيساره، كان منقسماً؛ ح١٢ > و حكم باقي الأجزاء حكم هذا الجزء؛ فتوجب انتقسام الأجزاء جميعاً.

و باقى الأدلّة مع معارضات المتكلّمين لها و الجواب عن تلك المعارضات مذكور في الكتب المبسوطة.

و إذا كان كل جسم منقسماً بالمعنى المذكور، كان الحال في الجسم أيضاً كذلك؛ لأن كل ما حلّ في المنقسم فإنّه ينقسم بانقسامه و إلّا لكانت الأجزاء المفترضة في المحلّ: إمّا أن يوجد فيها شيء من الحال أو لا يوجد؛ فإن وجد فلا يخلو: إمّا أن يوجد ألحال بتمامه في كلّ واحد من تلك الأجزاء أو في بعضها، أو لا يكون كذلك، بل يكون الوجود منه في الجزء الآخر؛ فالاقسام ثلاثة:

أحدها: أن يكون الحالُ بتمامه إمّا موجوداً في كلّ واحد واحد منها أو يكون موجوداً في بعضها دون البعض.

قإن كان الأوّل: فهذا يقتضي أن بكون العرض الواحد أو الصورة الواحدة موجودين في أكثر من محلّ واحد في دفعة واحدة، و هو محال؛ و إلّا لم يتميّز العرضان الحاصلان في المحلّين دفعةً عن العرض الواحد القائم بهما دفعةً، فلا يتميّز وجود العرض الآخر عن عدمه؛ فيصدق عليه أنّه موجود و معدوم معاً؛ هذا خلف.

و إن كان الثاني: ح١٣ > فحينئذٍ يكون المحلّ هو ذلك البعض؛ و ننقل الكلام بعينه إليه؛ فإن كان منقسماً أيضاً لزم أن يكون حاصلاً في ذلك البعض و هلّم جرّاً؛ و كلّ ما كان منقسماً فإنّه لايحلّ فيه إلّا المنقسم و يلزم منه حصول المطلوب.

۱. م: علی ما.

و ثانيها أن يتوزّع أجزاء الحالَ على أجزاء المحل؛ و هذا يقتضي أن يكون الحالَ منقسماً؛ و هو خلاف الفرض.

و ثالتها: أن لايوجد في شيء من أجزاء المحلّ شيء من الحالّ أصلاً و هنو منحال؛ لأنّـه حينتذٍ يكون جميع أجزاء المحلّ خالية عن ذلك الحالّ، فلايكون الحالّ حالاً؛ هذا خلف.

فبقي أنّه لايكون ذلك البعض الموصوف بالعلم قابلاً للسقسة الفرضية؛ و هنو المنظلوب؛ وحيثنغ يكون المشارالية برهأنا» هو ذلك البعض و يتحصل المظلوب أيضاً؛ و إن كان الموصوف بذلك العلم هو كلّ الشيء الذي يشارالية برهأنا» فلا يخلو: إمّا أن يكون كلّ واحد من أجزائه عالماً أو لايكون؛ و على التقدير الأوّل: فإمّا أن يكون كلّها عالماً العلم واحد، و إمّا أن يكون كلّ واحد منها عالماً بعلم واحد، و إمّا أن يكون كلّ واحد منها عالماً بعلم واحد، و إمّا أن يكون كلّ واحد منها عالماً المجموع أو لا يحدث العلم في ذلك المجموع أو لا يحدث.

فقد حصل من هذه ٢ الأقسام أربعة:

الأوّل: أن يكون العلم الذي يعلم به كلّ واحد من الأجزاء هو العلم الذي يعلم به الآخر بعينه: و هذا يقتضي أن يكون الحالّ الواحد في الحالة الواحدة في أكثر من محلّ واحد و هذا ممتنع. و القسم الثاني: أن يكون علم بعضها مفائراً لعلم الثاني؛ و هذا يقتضي أن يكون الشيء الذي

فرضناه واحداً هو أشياء كثيرة؛ و هذا خلف.

و القسم الثالث: أن لايكون كلّ واحد <١٥٠ > من الأجزاء علماً. لكنّه عند اجتماعها يحدث العلم: و هذا على قسمين: لآنه إمّا أن ينقسم العلم بانقسام ذلك الشيء العركب أو لاينقسم؛ و كِلا القسمين باطل.

أمّا الأوّل، فلأنّ العلم: إمّا أن يكون متعلّقاً بالبسائط، أو بالمركّبات؛ وعلى التقديرين يكون متعلّقاً بالبسائط لامحالة؛ لأنّ العلم بالمركّب مشروط بالعلم يأجزائم، و أجزاء المسركّب هي البسائط؛ و إذا كان العلم متعلّقاً بالأمور الغير المنقسمة استحال أن يكون هو أيضاً منقسماً و إلا لكان بعضه: إمّا أنّ يتعلّق بجملة ما يتعلّق به كلّه أو ببعضه أو لابشيء منه؛ و الأوّل يقتضي أن يكون الجزء مساوياً للكلّ في تمام المهيّة و ذلك محال؛ و الثاني يلزم منه انقسام المعلوم و هو خلاف الفرض؛ و الثالث ينقسم إلى قسمين؛ لأنّه لا يخلو: إمّا أن يكون إذا اجتمعت تلك الأشياء يحصل العلم بذلك المعلوم أو لا يحصل؛ فإن لم يحصل لم يكن هناك علم بذلك المعلوم أصلاً؛ هذا خلف؛ و إن حصل العلم به لم تكن " تلك الأجزاء أجزاء للعلم المتعلّق بذلك المعلوم؛ و ليس الكلّ إلّا لقابله أو فاعله؛ لأنّه لم يتعلّق كلّ واحد من أجزاء ذلك العلم بشيءٍ من المعلوم؛ و ليس الكلّ إلّا مجموع حـ15 > الأجزاء؛ وجب أن لا يكون منقسماً أو لا. فإن كان الأوّل عاد الشقسيم؛ و إن كان أيضاً، فهذا العلم المعلوم؛

و أمّا الثاني و هو أن لا ينقسم العلم بانقسام ذلك العركب، قلأنّ النسبة التي بين العالم و بين العلم: إمّا أن يكون لكلّ واحد من أجزاء العركب أو لبعضها أو لواحد منها؛ و الأوّل باطل؛ لأنه إن كانت النسبة إلى ذات العلم بأسره، فمعلوم أنّ كلّ واحد من الأجزاء ليس هو جزءاً من المعلوم، بل المعلوم كما هو؛ فيكون معقولاً مرّات كثيرة؛ و ذلك محال؛ و إن كانت نسبة كلّ واحد إلى شيء من ذات العلم غير ما إليه نسبة الآخر، فذات العلم إذن منقسمة "؛ و الثاني و هو أن يقال؛ النّسبة لبعض أجرًاء المركب دون البعض باطل أيضاً؛ لأنّ الكلام ليس هو في الذي له إليه نسبة؛ فإن كان مركباً عاد ما يقدم من الكلام؛ و إن لم يكن مركباً فذلك المطلوب؛ و الثالث و هو نسبة؛ فإن كان مركباً عاد ما يقدم من الكلام؛ و إن لم يكن مركباً فذلك المطلوب؛ و الثالث و هو

أن يقال: لا نسبة لواحدٍ من الأجزاء \_ باطل أيضاً؛ لأنّه حينئذٍ تكون ' جميع الأجزاء خالية عن تلك النسبة؛ فلا يكون المجموع الذي له نسبة ح١٧ > إلى ذات العلم له نسبة إليه؛ هذا خلف.

و القسم الرابع: أن لايكون كلّ واحد من أجزاء المركّب علماً و عند اجتماعها لايمحدث العملم:و هذا ظاهر البطلان؛ لأنّه حينتذٍ يكون ذلك المجموع غير علم و قد كان فرض أنّه علم؛ هذا خلف.

فقد ثبت أنَّ هذا الشيء الذي يشير إليه كلَّ واحد [مثّا] بقوله: «أنا» حين تقول: «أنا فعلتُ» و «أنا أدركتُ» هو جوهر غير جسماتي: و أمّا أنّه محرّك للبدن فظاهر؛ و إذا كان الأمر كذلك، فهذا الشيء هو النفس الذي عرفتَه " على سبيل شرح الإسم من قبل.

فقد صحّ وجود النفس في الأعيان بحسب التفاسير الثلاثة المذكورة في الفصل الأوّل و بان أنّ المعرّف لها واحد إلّا أنّ التعريفات مختلفة.

و إذا تقرّر هذا. فاعلم أنَّ الرسم الأوَّل تدخل فيه النفوس التلاثة الإنسانية و العميوانمية و النباتية و تخرج عنه الفلكية؛ لأنَّ فعلها عندهم ليس بواسطة الآلات: و مَن قبال منهم إنَّمها تستعمل " في فعلها آلة. فإنَّها عند، داخلة تحت هذا الرسم أيضاً.

و أمّا الرسم الثاني، فلايدخل فيه إلّا النفس الإنسانية و الفلكية؛ و أمّا الحيوانية و الباتية فإنّها على رأيهم ح١٨ > منطبعة في أبدانها، حالّة فيها كحلول العرض في الموضوع أو الصورة في الهيولى؛ و إذا كان قد قيل على هذا الرسم إنّ النفوس غير جسمانية، خرج هذا الأمران \_أعنى ما يسمّونه نفساً حيوانية و نفساً نباتية \_عن أن يكون نفساً بحسب هذا الرسم؛ و أنت يمكنك بعد قولك على ما سلف أن تتنبّه من نفسك و تعلم أنّ للحيوانات نفساً غير منطبعة في أبدانها و لاحالة فيها، بل حالها في التجرّد عن الأجسام كحال النفس الإنسانية من غير فرق؛ و أمّا النباتية فغيها نظر.

و أمّا الرسم الثالث ـ فهو الذي ذكره أوحدالزمان ـ فعند مَن يرى أنّ للنبات شعوراً تدخل " تحته النفوس الأربعة؛ و عند مَن لايرى ذلك فتدخل<sup>٥</sup> تحته سنها تــلاثة: الفــلكية و الإنســانية و الحيوانية.

٣. م: يستعمل.

۲. م: هوفت.

<sup>1.</sup> م: يكون.

۵ م: فيدخل.

٦. م: بدخل.

و قد ظهر من هذا البحث أنّ النفس الإنسانية التي فيها الكلام في هذه المقالة داخــلة فــي الرسوم الثلاثة، و لولا أنّ العباحث العذكورة في هذا الفصل ممّا ينتفع بها في الفصول المستأنفة فكنتُ قد اكتفيتُ الإيراد رسم واحد و إثبات وجود <١٩ > نفس الإنسان بحسب ذلك الرسم؛ إذ لاحاجة في غرض هذين الفصلين إلى أكثر من ذلك.

## الفصل الثالث في الواجب و الممكن و انقسام الموجود إليهما

أمّا الواجب الوجود فهو الذي يستحق الوجود لذاته؛ و أمّا الممكن الوجود فهو الذي لا يقتضي لذاته لا الوجود و لاالعدم؛ و إن شئتَ قلتَ: إنّ الواجب الوجود هو الذي إذا اعتبرت ماهيته من حيث حيث هيهي. فإنّه لا يصحّ عليه العدم؛ و السمكن الوجود هو الذي إذا اعتبرت مهيته من حيث هي هي، كانت قابلة تلعدم؛ و الشيء إنّما يعرض له الإمكان إذا قطع النظر عن وجوده و عدمه و عن سببّهما أيضاً و التفت إلى ذاته من حيث هي ققط، فإنّه إذا لم ينظر إليه من هذا الاعتبار فربّما لا يبقى ممكناً، بل يصير واجباً أو معتنعاً.

و أمّا بيان الحصر في أنّ كلّ موجود إمّا واجب و إمّا ممكن، فهو إنّ كلّ مهية موجودة في الأعيان: إمّا أن يكون في ذاتها اقتضاء للعدم أو لايكون في ذاتها اقتضاء للعدم أو لايكون في ذاتها اقتضاء لاللوجود و لاللعدم، و هذه قسمة عقلية تعتبر في الأذهان في كلّ موجود. فالتي في ذاتها اقتضاء لاللوجود هي الواجبة الوجود لذاتها؛ و التي ليس في ذاتها اقتضاء لاللوجود و لاللعدم هي ح٢٠ > الممكنة الوجود لذاتها؛ و أمّا التي في ذاتها اقتضاء للعدم، فهي السمتنعة الوجود لذاتها؛ و أمّا التي في ذاتها اقتضاء للعدم، فهي السمتنعة الوجود لذاتها. و هذه لاتوجد البتّة لابذاتها و لابغيرها؛ فإنّ الشيء الذي يقال إنّه ممتنع الوجود؛ فإمّا أن يقال ذلك منه مطلقاً أو بشرطٍ، فإن كان الأوّل، فلا يمكن أن توجد ذلك الشيء أبداً لا لذاته و لالعلمة و لا يوجهٍ من الوجوه البتّة؛ و إن كان الثاني، فذلك الشرط إمّا ذاته أو غيرها؛ فإن كان غيرها، فلا يمكن وجوده إلّا مع ارتفاع ذاته؛

لأنه من المعلوم أنّ الشيء إذا كان ممتنع الوجود بشرطٍ، فإنّه لايصحّ وجوده إلّا مع ارتفاع ذلك الشرط، لكن وجوده مع ارتفاع ذاته محال؛ لأنّ ارتفاع ذاته عدم و يستحيل أن يكون الشيء موجوداً معدوماً معاً؛ وإذا كان الأمر كذلك؛ فالممتنع الوجود بذاته لا موجود أبداً.

فيبقى من الأقسام التلاثة الواجب الوجود لذاته و الممكن الوجود لذاته؛ فكلّ مهية موجودة في الأعيان: إمّا واجبة الوجود لذاتها و إمّا ممكنة الوجود لذاتها.

و اعلم أنّه إذا قيل في أكثر المواضع «واجب الوجود» أو «ممكن الوجود» فـــإنّما يــراد بـــه واجب الوجود لذاته و ممكن الوجود لذاته.

و تبين <٢١ > حصر الموجودات كلّها في هذين القسمين بوجه آخر هو أسهل من هذا و ذلك أن يقال: كلّ موجود فإمّا أن تكون الحقيقته من حيث هي هي قابلة للمعدم أو لايكسون كذلك: و الأوّل هو الممكن الوجود و الثاني هو الواجب الوجود؛ و هذا نفي و إثبات؛ فلا يكون بيتهما واسطة.

و للسوفسطائية في هذا الباب معارضات كثيرة، مثل قولهم؛ لو كان للشيء وجوب لكان ذلك الوجوب مغائراً للوجود، بدليل أنّ الواجب يشارك ساير المهيّات المسوجودة في أنّه موجود و يخالفها في الوجوب؛ و من المعلوم بالبديهة العقلية أنّ الشيء الذي به المشاركة يجب أن يكون مغائراً لما به المخالفة؛ و لأنّه لو لم يكن الوجوب مغائراً للوجود لكان قولنا: «الواجب موجود» فازلاً منزلة قولنا: «الواجب واجب» أو «الموجود موجود» في عدم الفائدة.

و إذا ثبت المغائرة فلايخلو: إمّا أن يكون الوجنوب وجنودياً أو عندمياً؛ و التناني منحال، لاستحالة أن يكون الوجود متأكّداً بمنافيه و مناقضه الذي هو العدم؛ و لأنّ الوجوب ننقيض <٢٢ > اللّا وجوب الذي هو عدمي. لكونه محمولاً على المعدوم؛ فيكون الوجوب وجنودياً؛ لأنّ رافع العدم لابدّ و أن يكون موجوداً.

و إذا كان الوجوب وجودياً فلايخلو الأمر من أحد قسمين: إمّا أن يكون بينه و بين الوجود ملازمة أو لايكون.

۱. م یکون. ۲ م مناقضة

فإن كان الأوّل فهو ينقسم إلى ثلاثة أقسام؛ لأنّه إمّا أن يكون أحدهما مفتقراً إلى الآخر من غير عكس أو يكون كلّ واحد منهما مفتقراً إلى صاحبه أو يكونا معلولَين لعلّةٍ واحدةٍ هما معاً مفتقران إليها.

و الأوّل محال؛ لأنّه إن كان الوجوب مستلزماً للوجود مع أنّ الوجوب سفتقر إلى الوجود لكونه صفة له و الصفة مفتقرة إلى الموصوف، قذلك هو القسم الثانى؛ هذا خلف؛ و إن كان الوجود مستلزماً للوجوب لزم المحال من وجهين؛ أحدهما أن يكون الوجوب معلولاً و كيل معلول ممكن و كلّ ممكن فإنّما يجب بعلّته؛ فقبل هذا الوجوب وجوب آخر و يتسلسل الأمر إلى غير النهاية و ستعرف استحالته؛ و ثانيهما أن يكون كلّ موجود واجباً و إلّا لم يكن الوجوب لازماً للوجود؛ هو خلاف الفرض.

و الثاني محال أيضاً؛ لأنّ المفتقر إلى المفتقر إلى الشيء مفتقر إلى ذلك الشيء؛ فيكون كــلّ واحد منهما مفتقراً إلى نفسه و ذلك ظاهر البطلان.

و الثالث محال أيضاً، لاستحالة أن يكون الموجود ح٣٣ > الواجب، الوجود لذاته مفتقراً إلى علَّة منفصلة.

و إن كان الثاني \_ و هو أن لايكون بين الوجود و الوجوب ملازمة \_ فحيئنةٍ يجوز انفكاك كلّ واحد منهما عن الآخر؛ فجاز أن ينفكّ ذلك الوجود عن الوجوب؛ فلا يكون ذلك الوجود واجباً لذاته و قد كان فرض كذلك؛ هذا خلف.

و مثل قولهم: إنّ المحكوم عليه بالإمكان إمّا أن يكون موجوداً أو معدوماً: و إذا حصل أحد الأمرين امتنع حصول الآخر، لاستحالة الجمع بين الوجود و العدم؛ و إذا استنع حصول أحد الأمرين امتنع حصول إمكان الوجود و العدم؛ و كذلك إذا قلنا إنّ الممكن إمّا أن يحضر معه سبب وجوده أولا يحضر» لأنّه إن حضر سبب الوجود كان العمكن واجباً؛ و إن لم يحضر كان معتنعاً؛ و الا متناع ينافيان القول بالإمكان.

و مثل قولهم: لو كان في الوجود شيء واجب الوجود أو ممكن الوجود لكان ذلك الوجوب أو ذلك الإمكان إمّا أن يكون موجوداً أو معدوماً. لاجايز أن يكون موجوداً و إلّا لكان كلّ واحد من الوجوب و الإمكان إمّا واجباً أو ممكناً؛ و الأوّل يفتضي أن يكون وجود المهيّة متقدّماً على وجوب وجودهما؛ لأنهما صفتان و ثبوت الصفة ح٢٢ > للشيء متأخّر عن وجود ذلك الشيء في نفسه؛ و الناني يقتضي مع هذا المحال محالاً أخر و هو أن يكون المفتقر إلى الفير واجسباً لذاته؛ هذا خلف؛ و لا جايز أن يكون ذلك الوجوب أو ذلك الإمكان معدوماً؛ لأنّ الوجوب نقيض اللا وجوب، و الإمكان نقيض اللاإمكان؛ وكلّ واحد من اللاوجوب و اللا إمكان يصحّ حمله على المعدوم معدوم؛ فهما عدميان؛ فيكون نقيضهما وجودياً ضرورة كون أحد النقيضين وجودياً.

فهذا ما حضرني الآن من الشُبّه التي يذكرونها في هذا الموضع؛ و لو أخذت حينئذٍ استقصاء جميعها <sup>ا</sup>، لاحتاجت إلى أضعاف هذا الكتاب.

و الجواب عمّا تمخلوا به أوّلاً هو أن يقال: لانسلّم أنّ الوجود مغاتر للوجوب.

قولهم: الواجب يسارك ساير العوجودات في أنّه موجود و يخالفها في الوجوب، و ما به المشاركة يجب أن يكون مفائراً لمابه المخالفة: قلت: هذه المشاركة: إمّا أن يكون في اللفظ و إمّا أن يكون في العنى؛ قإن كانت في اللفظ فلا يدلّ على المغائرة؛ لأنّه قد يقال: إنّ النفس الإنسائية تشارك النفس الفلكية في أنّها نفس و تمتاز عنها بأنّها إنسائية؛ و ما به المشاركة مغائر لما به المخالفة؛ فنفس الإنسان مركبة ممّا به شاركت غيرها و ممّا به امتازت عن غيرها؛ و لمّا كان المخالفة؛ فنفس الإنسان يستحيل أن يكون مركبة، فكذا ما ذكروه ههنا.

و إن كانت المشاركة في المعنى، ففيه النزاع؛ و لهم <٢٥ > في بيانه وجوه:

أحدها قولهم: إنّ العقل يقسّم الوجود إلى الواجب و الممكن؛ و مورد القسمة يجب أن يكون مشتركاً بين القسمين.

و جوابه: لانسلّم أنّ مورد القسمة هو الوجود، بل العقل إنّما يحكم بأنّ كلّ مهيّة سوجودة: فإمّا واجبة و إمّا ممكنة؛ و هذا لايدلّ على أنّ الوجود مشترك بينهما؛ و بتقدير تسليمه فلانسلّم

۱. م: جميعاً. ٢. م: يشارك .

۳. م: يعتاز.

آنَّ مورد القسمة يجب أن يكون مشتركاً اشتراكاً معنوياً، بل قد يكون ذلك الاشتراك لفظياً، كما يقال: «إنَّ العين ينقسم إلى عين الركبة و عين الدينار» بمعنى أنَّ المسمّى عيناً منه ما هو كذا و منه ما هو كذا.

و ثانيها قولهم: مفهوم النقي من حيث إنّه نفي واحد؛ فلو لم يكن الإثبات المقابل له واحداً البطل الحصر.

و جوابه: أنَّ نفي كلَّ شيء يقابله ثبوت ذلك الشيء؛ و ثبوت ذلك الشيء إذا كان هو ذاته. فالمقابل في كلَّ شيء لنفيه يكون مغائراً لمقابل نفي غيره.

و ثالثها: أمّا إذا اعتقدنا وجود شيء ثمّ علمنا بعد ذلك أنّه جوهر أو عرض أو سواد أو بياض. فإنّه لا يزول الاعتقاد الأوّل بسبب الاعتقاد الثاني، كما يزول اعتقاد أنّه جوهر بسبب اعتقاد أنّه عرض أو اعتقاد أنّه سواد بسبب اعتقاد ح٢٤ > أنّه بياض، و لو لم يكن الوجود مشتركاً بمين الأقسام كلّها لما كان كذلك.

و جوابه: أنّ هذا إنّما يلزم إذا لم يكن قول الوجود على ما يقال عليه بالاشتراك اللفظي أمّا من حيث أنّه كذلك ، فإنّ اعتقاد أصد مفهومات الوجمود يكون حماصلاً عمند زوال اعتقاد الخصوصيات، فلا يلزم ما ذكر تموه.

و رابعها: أنَّ مَن قال بأنَّ الوجود غير مشترك في المعنى، فقد اعترف باشتراكه و إلَّا لكان يفتقر أن يبنى ذلك في كلَّ واحد من قسمَى الوجود؛ و لمّا كان العكم على الوجود بأنَّه غير مشترك فيه يعمَّ كلَّ وجود علمنا أنَّ الوجود من حيث إنّه وجود مفهوم واحد.

و جوابه: النقض بقول القائل: إنّ العين غير مشتركة بمعنى أنّ ما هو قسمى العين غير متّحد بين الذوات و هو صادق مع الاختلاف.

و خامسها قولهم: إنّ الشيء الواحد لايكون في وجوده واجباً و ممكناً؛ و لو كان للــوجود مفهومات مختلفة لصحّ أن يكون بأحد مفهوئيه واجباً و بالآخر ممكناً.

و جوابه: أنَّ هذا لايمتنع إلَّا إذا كان المشترك هو معنى الوجود لا اسم الوجود؛ فيكون بيان اشتراك الوجود في المعنى به مصادرة ح٧٧ > على المطلوب الأوّل. قولهم؛ لو لم يكن الوجود مغائراً للوجوب لكان قولنا؛ «الواجب موجود» نازلاً منزلة قولنا؛ «الواجب واجب» أو «الموجود موجود» في عدم الفائدة؛ قلت: هذا إنّما يلزم منه تغائرهما في المقل؛ و أمّا في الخارج فلا؛ لأنّك إن جعلت الموضوع في قولك: «الواجب موجود» و في قولك: «الواجب واجب» هو الواجب الذهني \_ أعني المقهوم من اللقظ الواجب \_ فهذا إنّما يدلّ على المغائرة الذهنية دون الخارجية؛ و إن جعلت الموضوع فيها هو الواجب العيني فالقائل بأنّ الوجود نفس المهيّة يجعل القضيتين في عدم الفائدة على السواء؛ و حينه لإيلزم من هذه الحجّة حصول المغائرة بين الوجود و الوجوب؛ و إن سلّم أنّ بين القضيتين فرق في ما يرجمع إلى أنّ إحديهما مفيدة و الأخرى غير مفيدة؛ فإنّه يرد تلك الفائدة إلى اللفظ، كالفائدة الحاصلة من قولنا؛ وان البّر» و إنْ «الليث هو الأسد».

و قد احتجّوا على أنّ الوجود أمر زائد على المهيات بحجج كثيرة غير هذه لايحتمل هـذا المختصر استقصاء الكلام فيها.

و الدليل على أنّ الوجود في الأعيان هو نفس المهيّة الخارجيّة أنّه لو لم يكن كذلك لكان: إمّا صفة للمهيّة أو داخلاً في المهيّة؛ و الأوّل محال: لأنّ الصفة مفتقرة إلى الموصوف و ما يفتقر إليه الشيء يجب أن يكون هويّته ذلك الشيء؛ فيلزم أن يكون المهيّة هويّة متعيّنة في الخارج ٢٨٠ > قبل الوجود؛ هذا خلف؛ و الثاني يلزمه المحال من وجهين: أحدهما أن تكون ابسائط المهيّات كلّها مركّبة؛ و الآخر أن يكون وجود المهيّة متقدّماً عليها لوجوب تنفدّم البحزء عملى الكلّ؛ و إذا سلّمنا أنّ الوجود مفاتر للوجوب على سبيل المسامحة، فلا نسلّم أنّ الوجوب وجود. قولهم: «لولم يكن كذلك لكان الوجود متأكّداً بمنافيه أو مناقضه الذي هو العدم» قلتُ: قد قيل في جوابه إنّه إن كان المراد بناكد الوجود استحقاق الوجود، فلابدً من إقامة البرهان على أنّ هذا الاستحقاق أمر وجودي؛ و إن كان المراد به غيره، فلابدً من بيانه ليكون الكلام عليه بحسبه. قولهم: «إنّ الوجوب نقيض اللا وجوب الذي هو عدمي لكونه محمولاً على المعدوم» قلتُ: قد أجابوا عن هذا بأنّ قولكم: «اللا وجوب محمول على المعدوم» إن عنيتم به أنّ المعدوم» قد أجابوا عن هذا بأنّ قولكم: «اللا وجوب محمول على المعدوم» إن عنيتم به أنّ المعدوم» في قد أجابوا عن هذا بأنّ قولكم: «اللا وجوب محمول على المعدوم» إن عنيتم به أنّ المعدوم» في

۲. م: پمافیه.

الخارج موصوف باللا وجوب، فهو ظاهر البطلان؛ و إن عنيتم بــه أنَّ الوجــوب مــــلوب عــن المعدوم أو أنَّ صورة الممتنع و الممكن المعدوم موصوفان في الذهن باللا وجوب. فلم قلتم: إنَّ هذا يقتضي أن يكون اللا وجوب عدمياً؟

ح٢١> و أنا أقول: إن ما ذكروه من كون الوجوب مناقضاً للاوجوب ممكن! لأن التناقض على ما قيل في المنطق هو اختلاف قضيتين بالإيجاب و السلب اختلافاً يجب عنه لذاته أن يكون أحدهما بعينه أو بغير عينه صادقاً و الآخر كاذباً: و من المعلوم أنّ الوجوب و اللاوجوب ليسا بقضيتين حتى يكون أحدهما مناقصاً للآخر؛ لأنّ القضية عبارة عن اللفظ المركب المحتمل للتصديق و التكذيب و كلّ واحدٍ من الوجوب و اللا وجوب فهو لقظ مفرد: و مع هذا فلا يحتمل أن يقال لقائله: لا أنه صادق و لا أنه كاذب؛ و بتقدير أنهما قيضيتان، فيليس بينهما اختلاف بالإيجاب و السلب؛ لأنّ لفظة اللاوجوب هي من الأسماء غير المحصلة؛ و ما كان من هذا القبيل فليس فيه حرف سلب على ما قدين جميع ذلك في المنطق؛ و إذا سلم أنهما قيضيتان و أنهما متناقضتان، فلايلزم من ذلك أن يكون أحدهما وجودياً و الآخر عدمياً، بل إنها يلزم أن يكون أحدهما وجودياً و الآخر عدمياً، بل إنها يلزم أن يكون أحدهما موجباً و الآخر كاذباً؛ و فرق بين المحوجب يكون أحدهما صادقاً و الآخر كاذباً؛ و فرق بين المحوجب والوجودي و بين السالب و العدمي و بين الصادي و بين السالب و العدمي و بين الصادق.

و الدليل على أنّ الوجوب عدمى هو ما ذكروه في شبهتهم الثالثة و عليه أدلّة كثيرة لاحاجة إلى ذكرها.

و الجواب عمّا تمحّلوا به ثانياً أنّ الشيء إذا وجد بوجود سببه كان واجب الوجود بـغيره؛ وكذلك إذا عدم بعدم سببه كان ممتنع الوجود بغيره؛ و لا منافاة بين كون الشيء واجهاً بـغيره أو ممتنعاً بغيره و بين كونه ممكناً لذاته؛ و قد سبق أنّ الشيء لابعرض له الإمكان إلّا إذا التفت إلى داته من حيث هي فقط من غير التفات لا إلى وجوده و لاعدمه و لا سبهما.

و الجواب همّا تمخلوا به ثالثاً هو أن يختار من القسمين الذين " ذكروهما "القسم الثاني و هو

أن يكون الوجوب و الإمكان عدميين أ. و قولهم: «إنّ الوجوب تقيض اللّا وجوب و الاإمكان نقيض اللّا وجوب و الاإمكان نقيض اللامكان و كلّ واحد من اللا وجوب و اللا إمكان يصحّ حمله على المعدوم و المحمول على المعدوم معدوم» فقد سبق جوابه. فهذا ما حضرني من الجواب عن هذه الشبهة و هو على سبيل الاختصار.

## الفصل الرابع في أنَّ واجب الوجود لايعدم أبداً

واجب الوجود إن امتنع عليه العدم، فهو المطلوب؛ و إن لم يمتنع <٣١ > بل امكن، فإن لم يقع، حصل المطلوب أيضاً؛ و إن وقع، فوقوعه: إمّا أن يكون بسببٍ أو بغير سببٍ؛ لاجايز أن يكون بسببٍ آ و إلّا لكان وجود واجب الوجود لذاته متوقّفاً على عدم سبب عدمه؛ فيكون متوقّفاً على غيره؛ و كلّ ما يتوقّف وجوده على غيره، فهو ممكن؛ فيكون الشيء الواحد واجباً لذاته ممكناً لذاته مماً و هو محال؛ لاتك ستعرف أنّ كلّ ما هو ممكن لذاته، فإنّ وجوبه بغيره؛ ولا يجتمع في أمر من الأمور آ أن يكون واجباً لذاته و لغيره معا؛ لأنه حينتذ يكون واجب الوجود بكلّ واحد منهما؛ و من المعلوم أنّ الشيء إذا وجب وجوده بأمر من الأمور، فإنّه لا يتوقف على ماعداه؛ فإذا وجب وجوده بذاته لم يكن متوقّفاً على غيره؛ فلا يكون لغيره مدخل في وجوده؛ و على هذا وجب وجوده بفيره؛ فلو وجب وجوده بهما لاستفنى بكلّ منهما عن الآخر؛ و هو ظاهر البطلان.

و لاجايز أن يكون وقوع هذا العدم الممكن بلا سبب؛ لأنه إن كان هو و الوجود بالنسبة إلى المهيّة متساويين استحال أن يرجّح أحدهما على الآخر إلّا بسبب منفصل و هو خلاف الفرض؛ و إن لم يكونا متساويين بالنسبة ح٣٢ > إليها، بل كان أحدهما أولى فان كان الطرف الأولى هو الوجود، فمع هذه الأولوية إن لم يمكن وقوع الطرف الآخر، حصل المطلوب؛ و إن أمكن، فلابدً

لوقوعه من سبب؛ لأنه لمّا امتنع وقوعه بلا سبب حال كونه مساوياً للوجود. فلأن يستنع ذلك حال كونه مساوياً للوجود. فلأن يستنع ذلك حال كونه مرجوحاً هو أولى؛ و إن كان الطرف الأولى هو العدم، فإن لم يسمكن وقسوع طبر ف الوجود كان الواجب لذاته ممتنعاً لذاته؛ هذا خلف؛ و إن أمكن كان وجود الواجب لذاته مفتقراً إلى علّة خارجة عن ذاته و هو محال.

و إذا كان عدم واجب الوجود لايخلو عن أحد قسمين: إمّا أن يكون بسببٍ أو لايكون بسببٍ و كان كلّ واحد منهما ممتنعاً، كان عدم واجب الوجود ممتنعاً؛ و هو المطلوب.

#### الفصل الخامس في أنَّ تفس الإنسان قديمة

قد برهنت على هذا المطلوب في المقالة التي يثبت فيها أنّ النفس ليست بمزاج البدن و لاكائنة عن مزاج البدن ببرهانين لم أعرف أنّي سبقت إليهما؛ و أنا أفتصر في هذا الكتاب عملى ذكـر الأخصر منهما.

فأقول: لو كان نفس الإنسان حادثة، لافتقرت إلى علَمْ يها يسجب وجمودها: و العملَة التمي تكون أ يهذه الصفة تسمّى علّة تامّة؛ و هذه العلّة: إمّا أن تكون أ قد كانت موجودة قبل حدوث النفس أو لاتكون أ موجودة قبل حدوثها.

و الأوّل يقتضي أن تكون ألنفس موجودة قبل وجودها؛ و هو محال؛ و إنّما قلتُ: إنّه يقتضي ذلك؛ لأنّ المعلول يستحيل تخلّفه عن العلّة التائة و إلّا لكان صدوره عنها في وقت دون وقت: إن لم يفتقر إلى مخصص زائد. كان ذلك إن لم يفتقر إلى مخصص زائد. كان ذلك المخصّص معتبراً في العلّية؛ فلا تكون تلك العلّة تائة و قد فرضناها تائة؛ هذا خلف؛ و إذا استحال تخلّف المعلول عن علّته التائة لزم أن يكون حال وجود تلك العلّة يوجد المعلول فلو تقدّم وجود العلّة التائة للنفس على حدوث النفس، لوجب أن يكون حرّه > موجودة قبل وجودها؛ و هو ظاهر البطلان.

۲ م: یکون.

۳. م: یکون.

۱. م: یکون.

ه م: يكون.

۴. م. يكون

و الثانى و هو أن لاتكون العلّة التي يجب بها وجود النفس موجودة قبل حدوثها ينقسم إلى قسمين؛ لأنّه لايخلو: إمّا أن تكون "تلك العلّة بسبيطة أو مـركّبة؛ لا جــايز أن تكــون بســيطة و إلّا لافتقرت من حيث إنّها حادثة إلى علّة أخرى حادثة و من حيث إنّها بسيطة إلى أن تكون "علّتها بسيطة. علّتها بسيطة.

أمّا الأوّل، فلأنّه لو لم تكن \* للحادث علّة حادثة، لكان إمّا أن لايفتقر إلى علّة أصلاً و هــو ظاهر البطلان أو يكون مفتقراً إلى علّة دائمة؛ و حينئلْم يكون وجود، في بـعض الأحــوال دون بعض ترجيحاً من غير مرجّح؛ و بطلانه ظاهر أيضاً.

و أمّا الثاني، فلأنه لو كانت البسيط علّة مركبة لكان الحال لايخلو من أقسام: إمّا أن يكون المعلول لازماً عن كلّ واحدٍ من أجزاء العلّة أو يكون لازماً عن بعض أجزائها دون البعض أو يكون بعض المعلول لازماً عن كلّ واحد منها أو عن بعضها فقط أو يكون لا المعلول و لابعضه لازماً عن شيء من تلك الأجزاء لكنّه عند اجتماعها يحصل أمر زائد لم يكس حاصلاً قبل الاجتماع حسم حساصلاً قبل عند الإجتماع ما لم يكون هو العلّة لوجود ذلك البسيط أو يكون الأمر كذلك إلّا أنّه لا يحصل لها عند الاجتماع ما لم يكن حاصلاً من قبل.

فهذه أقسام ستَّة لا مزيد عليها و كلُّها باطلة؛ لأنَّ:

الأوّل منها يقتضي أن يجتمع على المعلول الواحد بالشخص علّتان مستقلّتان بالعلّية و قد ثبت استحالة هذا.

و ثانيها يمنع من استناد التسائير إلى الكملّ؛ فسيقي بساقي الأجسزاء حشمواً لاحساجة إليمها: و هذا خلف.

و ثالتها و رابعها يقتضيان أن يكون المعلول مركباً و قد فرضناه بسيطاً؛ و هو خلف أيضاً.

و خامسها يدلّ على أنَّ ذلك المركّب ليس بعلّةٍ، بل علّة للعلّة و الكلام إنّما هو في العلّة. ثمّ إنّ هذا الأمر الزائد إن كان عدمياً استحال أن يكون مستقلًاً بالتأثير في ما هو موجود و فرضنا،

٣. م: يكون.

۲. م: یکون.

١. م: لايكون. ٢. م:

ع م: للمعلول.

۵. م: کان.

۴. م: لم يكن.

٧. م: تحصل.

مستقلاً بذلك. هذا خلف: و إن كان وجوديّاً و كان مع ذلك بسيطاً. فإنّ الكلام في صدوره عن تلك العلّة المركبة كالكلام في صدور المعلول الأوّل عنها؛ فإن لم يكن بسيطاً، بل مسركباً عناد القول في كيفية صدور ذلك البسيط عنه و عملى الشقديرين يكسون التسملسل لازماً و ح٣٥> ستعرف استحالته.

و سادسها يلزم عنه أن يكون الكلّ غير مؤثّر كما كان كلّ واحد من أفراد، غير مؤثر؛ لأنّه إذا لم يكن بشيءٍ من أجزاء العلّة تأثير في شيء من ذات المعلول، ثمّ بـقيت تـلك الأجـزاء عـند اجتماعها مثل ما كانت قبل الاجتماع، وجب من ذلك ضرورة أن لايكون للكلّ ا تأثير أصلاً؛ وهو خلاف الفرض.

و إذا ثبت افتقار تلك العلّة من حيث إنّها حادثة و بسيطة مماً إلى أن يكون علّتها كذلك أيضاً. فقد وجب من ذلك أن يكون الكلام في العلّة الثانية كالكلام في الأولى و حسينتذٍ يكسون أحسد الأمرين لازماً إمّا الدور و إمّا التسلسل و كلاهما باطلان.

و إنّما قلتُ: «أحد الأمرين لازم»؛ لأنّ العلّم الثانية و ما بعدها إمّا أن يفتقر إلى التي كــانت معلولة " لها أوّلاً. أو إلى غيرها؛ فإن كان الأوّل لزم الدور و إن كان الثاني لزم التسلسل.

و إنّما فلتُ: إنّ الدور و التسلسل باطلان؛ لأنّ الدور عبارة عن افتقار الشيء إلى مما كمان مفتقراً إليه و معلوم أنّ المفتقر إلي المفتقر إلى الشيء مفتقر إلى ذلك الشيء أيضاً؛ وكذلك لوزادت الوسائط، مهما أمكن ح٣٤ > من الزيادات؛ فيلزم أن يكون الشيء مفتقراً إلى نخسه؛ و معلوم بطلانه بالبديهة.

و أمّا النسلسل. فيجب أن يعلم أوّلاً أنّ العكماء اشترطوا في بطلانه شرطين: الأوّل أنّه يكون في الأشياء التي وجودها معاً في الزمان؛ و الثاني أن يكون تلك الأمور التي وجودها معاً لها ترتيب بالطبع و إمّا بالوضع؛ و هذان الشرطان حاصلان في العلل و المعلولات. أمّا الأوّل فسيأتي بيان حصوله؛ و أمّا الثاني فحصوله ظاهر لا يحتاج إلى بيان.

و اعلم أنَّ كلَّ موضع من هذا الكتاب ألزمتُ فيه التسلسل و قلتُ: «إنَّه محال» فإنَّما أريد به

حصول التسلسل بوجوه كثيرة و أجودها ما قد ذكر تُه في هذا الوضع و هو أنه إذا أخذ من بعض تلك المراتب الموجودة إلى لانهاية جملة و من المرتبة التي بعدها لا إلى نهاية جملة أخرى، فعدد المراتب الموجودة في الجملة الناقصة لابد و أن يكون أنقص من عدد المراتب الموجودة في الزائدة، لاستحالة أن يكون الشيء مع غيره كهو لامع غيره؛ فإذا قابلنا السرتبة الأولى من الجملة الزائدة، و كذلك المرتبة الشانية و الشائلة ح٣٧> و الجملة الناقصة بالمرتب غير المتناهية وجب أن يكون ظهور ذلك النفاوت إنما همو من البائب غير المتناهية وجب أن يكون ظهور ذلك النفاوت إنما همو من البائب غير المتناهي؛ و معتى ذلك أن لا يكون كل واحد من الجملتين بحالة بصدق عليها أنها لو أطبقت على الجملة الزائدة من الجانب غير المتناهي مرتبة لا يوجد في مقابلتها في الجملة الناقصة أن و متى الجملة الزائدة من الجانب الذي فرض غير متناه؛ و إذا وجب انقطاع كان الأمر كذلك وجب انقطاع الناقصة من الجانب الذي فرض غير متناه؛ و إذا وجب انقطاع الناقصة و كانت زيادة الزائدة عليها إنّما هو بمرتبة واحدة فقط كانت الزائدة متناهية أيضاً؛ لأنه الناقصة و كانت زيادة الزائدة عليها إنّما هو بمرتبة واحدة فقط كانت الزائدة متناهية أيضاً؛ لأنه الناقصة و كانت زيادة الزائدة عليها إنّما هو بمرتبة واحدة فقط كانت الزائدة متناهية أيضاً؛ كنه الناقصة و كانت في المتناهي متناهياً؛ فالجملتان متناهيتان و قد كان الفرض أنهما غير متناهيئين؛ هذا خلف.

و هذا البرهان لايلزم إلا في ما آحاده موجودة "معاً و لها ترتيب إنا بالطبع و إمّا بالوضع. أمّا الأوّل فإنّ ما كان وجود آحاده على سبيل التعاقب، فلا يكون لمجموعه وجود في الخارج البئّة؛ فلا يحصل التطبيق فيه بحسب المراتب في نفس الامر؛ و أمّا الثاني فلأنّ ما لا ترتيب له لايصخ فيه حمه > التطبيق بمعنى مقابلة المراتب على سبيل الترتيب.

و إذا بطل الدور و التسلسل وجب بطلان أن يكون العلّة التائة للنفس التي هي غير متقدّمة عليها بالزمان بسيطة؛ لأنّه إذا ثبت أنّها أ متى كانت بسيطة وجب أن لاتنفك عن لزوم إمّا الدور و إمّا التسلسل لها و ثبت أنّ كلّ واحد منهما باطل. لزم من ذلك بالضرورة أن يبطل كونها بسيطة؛ لأنّ بطلان اللازم يدلّ على بطلان الملزوم؛ و لاجايز أن تكون " تلك العلّة مركّبة أيضاً. لما تقدّم

۶ م: یکون.

۲. م: التناهي. ۲. م: موجوده

٥. م: لايننك.

١. م: الناقصة.

٣. م: أنَّه.

من أنّ كلّ ما علّته التامّة مركبة فهو مركب؛ و إذا بطل القسمان بطل حدوث نفس الإنسان؛ و هو المطلوب. فهذا برهان قاطع على أزايّة نفس الإنسان لم أعرف أنّى سبقت اليه.

و اعلم أنّ حجّة القائلين بحدوث النفس مع الجواب عنها قد ذكرته في المقالة التي يثبت فيها أنّ النفس ليست بعزاج و ذكرتُ هناك أيضاً ممّا عسى بعض المعاندين أن يسوره، عسلى هذا البرهان معارضات كثيرة و أعقبتها بذكر أجوبتها؛ و قد اقتصرتُ في هذا الكتاب من ذلك على ثلاث معارضات لم أكن حجّه ذكرتُها هناك.

فالأولى منها أن يقال: أمّا القول بأنه لو كانت نفس الإنسان حادثة لكانت علّتها التامّة إمّا موجودة قبل حدوثها أو لاتكون أو إبطال القسم الأوّل بأنه لو كان الأمر كذلك للزم أن تكون النفس موجودة قبل وجودها، لوجوب وجود المعلول مع العلّة التامّة ؛ فإنه في غاية البعد عسن الصواب؛ لأنه على تقدير أن تكون النفس حادثة و تكون علّتها التامّة موجودة قبل حدوثها يمتنع مع هذا أن يقال: إنّ المعلول يستحيل تخلّفه عن علّته التامّة ؛ و إذا كان لزوم وجود النفس قبل وجودها عن هذا التقدير إنّما هو لأجل استحالة تخلّف المعلول عن العلّة؛ و كان القول بذلك مع القول بهذا التقدير ممّا يمتنع اجتماعهما على الصّدق، فقد وجب أن لا يكون وجود النفس قبل وجودها لازماً عن حدوث النفس [و] وجود علّتها التامّة قبل ذلك الحدوث؛ و إذا كان هذا غير وجودها للزماً عن حدوث النفس [و] وجود علّتها التامّة قبل ذلك الحدوث؛ و إذا كان هذا غير لازم فقد بطل البرهان.

لايقال: و إذا ثبت أنّ هذا التقدير و استحالة تخلّف المعلول عن العلّة ممّا لا يسجتمعان ف إن صدق أحدهما م لزم كذب الآخر، لكنّ التالي صادق بما بين؛ فتعيّن كذب الأوّل و هو المطلوب. لانّه يقال في الجواب: أمّا أوّلاً فإنّ ح- ٣ > هذا اثبات المطلوب يغير الوجه الذي الكلام عليه؛ و أمّا ثانياً فإنّ القول بأنّ المعلول يستحيل تخلّفه عن علّته قضية مهملة؛ فإن أريد بها الجزئية لم يعتنع اجتماعها مع القضية الأخرى على الصدق و هو خلاف الفرض؛ و إن أريد بها الكلّية كان الحكم بصدقها متزقفاً على صدق أنّ النفس يستحيل أن تتقدّم علّتها عليها بالزمان

۳ م: يكون.

۲. م: یکون

۱. م: لايكون.

ه م: فاتهما صدق.

۴. م: يكون.

و هو متوقّف على كذب المقدّمة القائلة بأنّ العلّة التائة للنفس موجودة قبل حبدوث النهفس؛ و العتوقّف على العتوقّف على الشيء متوقّف على ذلك الشيء. فصدق قولنا: «إنّ كـلّ سعلول يستحيل أن يتخلّف عن علّته التائة» متوقف على كذب قولنا: «إنّ العلّة التائة للنفس موجودة قبل حدوث النفس».

الاعتراض الثاني القول بأنَّ المعلول يمتنع تخلُّفه عن العلَّة معارض بثلاثة وجوه:

أحدها: أنّ الحوادث العنصرية: إن كانت السبابها التامة قديمة فقد بطلت الدعوى: و إن لم تكن قديمة، بل حادثة فلا يخلو: إمّا أن يتقدّم على معلولها بالزمان أو لا يتقدّم. فإن كمان الأوّل بظل الدعوى أيضاً و هو العطلوب؛ و إن كان الثاني فإن احتاج كلّ حادث منها إلى حادث آخر لزم إما الدور و إمّا التسلسل و هما باطلان؛ و إن لم يحتج كلّ حادث منها إلى آخر فإمّا أن يكون فيها ما لا يحتاج إلى علّة قديمة فيها ما لا يحتاج إلى علّة أصلاً و هو العطلوب.

و تانيها: أنّ جميع الممكنات ينتهي في سلسلة الحاجة إلى واجب الوجبود لذاته؛ فمتأثير واجب الوجبود في معلوله الأوّل: إن لم يكن تأثيراً أزليّاً فقد حصل المطلوب؛ و إن كان تأثيراً أزليّاً فقد حصل المطلوب؛ و إن كان تأثيراً أزليّاً لزم من ذلك \_ بناء " على استحالة تخلّف المعلول عن علّته النّامه \_ أن تدوم بدوام حجميع معلوله معلوله معلوله و هكذا إلى أن يلزم منه جميع المعلولة معلول معلوله و هكذا إلى أن يلزم منه جميع المعلولات: فوجب أن لايكون في العالم شيء حادث أصلاً؛ و لمناكان وجود الحوادث في عالم

الكون و الفساد محسوساً و كان القول باستحالة تخلّف المعلول عن العلّة ممّا يبطل ذلك وجب أن يكون القول باستحالة ذلك باطلاً و هو العطلوب.

و ثالنها: أنّ هذه المقدّمة يبتني عليها أنّ عدم المعلول إنّما هو بعدم العلّة على ما ستعرف ذلك ـ إن شاء اللّه تعالى ـ و إذا كان كذلك لزم أنّه إذا عدم شيء من الموجودات التي في العالم أن يكون قد عدمت علّته حتّى أوجب عدمها عدمه و يلزم من عدم علّته عدم علّة علّته و إذا كانت الممكنات بأسرها ينتهي إلى واجب الوجود فيلزم من عدم أيّ شيء منها عدمه؛ و ذلك محال؛ و إذا كان القول باستحالة تخلّف المعلول عن العلّة ممّا يؤدّي إلى هذا المحال كان القول به محالاً أيضاً؛ و هو المطلوب.

لا يقال: هذه الإشكالات إنّما تلزم النه لو لم يكن في الوجود ما هو قديم من وجه و حادث من وجه آخر و ذلك الشيء هو الحركة الدورية الدائمة الوجود؛ ح٣٣ > و أمّا على تبقدير أن يكون في الوجود شيء هذا شأنه فإنّه يندفع هذه الإلزامات جميعها.

أمّا الأوّل: فلأنّ الحوادث الأرضيّة إذا استندت إلى الحركة الدورية الدائمة الوجود كانت تلك الحركة من حيث إنّها دائمة الوجود و متشابهة الأحوال صادرة عن القديم و من حيث إنّ كلّ جزءٍ نفرض فيها كأن حادثاً يكون مستنداً لهذه الحوادث و على هذا التقدير لايلزم صدور الحادث من القديم.

و أمّا الثاني: فإنّ دوام الموجودات إنّما يلزم ان لولم يتأدّي الأسباب إلى ما لذاتــه يــوجب تحريكَ بعض الأشياء على سبيل الدوام. أمّا مع وجود هذا الشيء فإنّه يلزم من حركاته الجزئية وجودُ تغيّرات و حوادت لانهاية لها متوالية على التعاقب.

و أمّا النالث: فإنّه إذا كان في الوجود حركة دورية جاز أن يؤدّي أحوالها إلى أن يجعل للمادّة استعداداً يضادّ حادثاً معيّناً و يكون صدور ذلك الحادث عن العلّة الدّائمة موقوفاً على عدم ذلك العضادّ: فإذا وجد العضادّ انتفى شرط وجوده؛ قوجب انتفاؤه من غيير أن يسلزم عـدم واجب حالوجود.

ا. م: يلزم.

لايجاب بأنّ هذه العركة إمّا أن يؤثّر في وجود الحوادث من حيث إنّها حادثة أو من حيث إنّها قديمة؛ فإن كان من جهة حدوثها في نفسها لابدّ له من سبب و يتسلسل؛ و إن كان من جهة قدمها فكيف صدر من القديم المتشابه الأحوال شيء في بعض الأوقات دون بعض؛ فعلى التقديرين يعود الإلزام؛ و بهذا يظهر الحوادث عن تأذّي الأسباب إلى ما يوجب لذات تسحريك بعض الأشياء على سبيل الدوام؛ فإنّ صدور تلك الحركة عن القديم؛ إن كان من جهة حدوثها، فقد صدر الحادث عن القديم؛ و إن كان من جهة قدمها فإن كان جهة حدوثها صادرة عنه أيضاً عاد المحال؛ و إن لم يكن كذلك فجهة الحدوث إنّا أن يستغني عن علّة و هو محال؛ أو يكون لها علّة حادثة أيضاً و حينتذ يلزم المحال المقدّم ذكره.

و أمّا القول في بادئ أحوال الحركة إلى أن يجعل للمادّة استعداداً ينضادًا الحيادث الذي فرض عدمه فيطلانه من ثلاثة أوجه:

أَمُا اوْلاً: فلائه يقتضي أن يكون للعدم تأثير في الوجود و هو محال.

و أمّا تانياً: فلأنّ ذلك الاستعداد المضادّ للحادث حادث أيضاً و يعود الإشكال الأوّل.

و أمّا ثالثاً: فإنّ حـ40 > البرهان الذي يذكر في ما بعد على أنّ عدم المعلول إنّما هو لعدم علّته يتضمّن إبطال هذا الاحتمال.

الاعتراض الثالث القول بأن البسيط لا يصدر عن المركب معارض بما نجده بعواشنا من أن منا الاعتراض الثالث القول بأن البسيط لا يصدر عن المركب معارض بما نجده بعواشنا من أن مقدار الخردلة أمنه لا يؤثّر في ذلك و كذلك الفطرات المؤثّرة في هزّ العجر فإن الواحدة منها لا يؤثّر في هزّه و مجموعها يؤثّر؛ فهذه إن كان حالها عند الاجتماع أمر زائد لم يكن الاجتماع أمر زائد لم يكن قبل ذلك عاد الكلام في صدوره عن ذلك المجموع إن كان بسيطاً و الكلام في صدور معلوله عنه إن كان مركباً و لزم إمّا الدور و إمّا التسلسل؛ و هما باطلان.

و الجواب عن الاعتراض الأوّل هو ما قيل من أنّه متىٰ ثبت أنّ اجتماع ذلك التقدير مع استحالة تخلّف المعلول عن العلّة ممتنع و ثبت صدق الثاني وجب أن يكون الأوّل كاذباً: و هو المطلوب. قوله: «هذا تمسّك بغير الوجه المعترض.» قلتُ: بل هو ممّا يدفع الاعتراض عن ذلك الوجه. قوله: «القول باستحالة تخلف المعلول عن العلّة حـ ۴۶ > إمّا أن يكون مقدّمة كلّية أو جزئيّة.» قلتُ: بل كلّية.

قوله: «متى كانت كلّية كان صدقها متوقّفاً على كذب المقدّمة القائلة بأنّ العلّة التائة للنفس موجودة قبل حدوث النفس. فلو بين كذب هذه يصدق تلك، للزوم الدور؛ و هو محال.» قلتُ: الدور إنّما يلزم ان لو كان كذب الكاذبة في نفس الأمر متوقّفاً على صدق الصادقة و ليس كذلك ، بل الحكم بكذب الكاذبة في هذا البرهان متوقّف على صدق الصادقة في نفس الأمر؛ فليدفع الدور.

و ليس لفائل أن يقول: إنّ الدور بلزم من وجد آخر؛ لأنّ الحكم بالصادقة في هذا البرهان يتوقّف على السادقة و إلّا لم يكن العراد بالكلّية الحكم على كلّ واحد واحد على ما بيّن من قبل؛ و إذا كان كذلك كان توقّف الحكم بالكاذبة في هذا البرهان على أنّ الحكم بالصادقة ممّا يلزم منه الدور و يعود المحذور؛ لأنّه يقال: لانسلّم أنّ الحكم بالصادقة يتوقّف على الحكم بالكاذبة.

قوله: «إذا قلمنا كلّ معلول يستحيل تخلّفه أعن علّته التامّة . دخلت النفس في ذلك العكم؛ فيلزم كذب أنّ العلّة التامّة للنفس موجودة قبل حدوثها.» قلتُ: <۴٧ > العكم على كلّ واحد ممّا هو كذا بأنّه كذا لايفتقر إلى تصوّر مهيّة كلّ واحد من الأفراد المحكوم عليها بذلك المحمول؛ فإنّا قد نحكم بأنّ كلّ حبوان حسّاس و لاتفتقر في ذلك إلى تصوّر كلّ واحد واحد من أشخاص الحيوانات؛ و إذا كان كذلك فلا يلزم من حكمنا على كلّ معلول بأنّه يمتنع تخلّفه عن علّته أن يتصوّر النفس أصلاً فضلاً عن أن يحكم عليها بأمر.

فقد بان أنّ المقدّمة القائلة «إنّ كلّ معلول يستحيل تخلّفه عن العلّة التائة» و إن كان يتوقّف صدقها في نفس الأمر على كذب قولنا: «إنّ العلّة التائة للنفس متقدّمة عليها بالبرهان» إلّا أنّه لا يلزم من ذلك أن يكون الحكم بذلك الصدق متوقّفاً على الحكم [...] و إذا ظهر هذا، فقد اندقع الدور و زال الاعتراض.

ال م: مايدقع. ﴿ \* \* \* \* \* \* \* تخلُّف. هـ

و الجواب عن الاعتراض الثاني أنّ القديم لذاته يقتضى حصول حركة واحدة في القدم، متصلّة الاستمرار، ليس فيها شيء من الأجزاء المتميّزة بالفعل إلّا التي تقع المحسب الفروض و الأرهام. فليست أجزاؤها حادثة على ما يقال: اذ ليس لها أجزاء البئة، لكن الذّهن إذا اعمتبر حهم > فيها شيئاً من الأجزاء على سبيل الفرض كان ذلك الجزء حادثاً بحسب اعتبار الذهن، لابحسب الأمر في نفسه، لما تبيّن أنّه ليس لها جزء في نفس الأمر.

و باتصال هذه الحركة في نفسها واستمرارها يكون اتصال الحوادث. إنّما كان لها أجهزاء حادثة لأنّ الذهن اعتبر فيها ذلك و إلّا فلو أنّ الإنسان يتصوّر جملة هذه الحوادث فبإنّما همو كذلك بحسب الاعتبار الذهني لاغير؛ و العقل السليم يحكم بأنّ الحوادث التي هي معلولة لتلك الحركة يجب أن تكون تابعة لها وكما أنّ تلك حركة واحدة متصلة على الاستمرار ليس فيها شيء من الأجزاء بالفعل، كذلك ما يتبعها بلزم أن يكون حكمه في هذه الأشياء كحكمها.

و هذا المعنى دقيق و هو من الأصول النافعة و قد ذكرته في بعض التعاليق التمي علقتُها آ و فرّعتُ منه فروعاً كثيرة و بتصوّره تندفع الإشكالات المذكورة في هذا الاعتراض. أمّا الأوّل و الثاني فقد ظهر الأمر فيهما و أمّا الثالث و هو المبني على عدم المعلول بعدم علّته؛ فسيأتي بيان العال فيه في الفصل اللاحق ".

و الجواب < 49 > عن الاعتراض النائث أنّ كلّ قطرة من تبلك القيطرات له تأثير الآ أنّ تأثيرها لايظهر للحسّ؛ ولو كان النأثير منسوباً إلى جملتها و لايكون لكلّ واحد منها تأثير للزم من ذلك أن يكون المؤتّر هو المعدوم؛ لأنّ مجموعها ليس له وجود دفعة واحدة، بل السابق لا يبقى عند وجود اللاحق؛ فالموجود منها في الخارج ليس هو جملها، بل كلّ واحد واحد من آحادها على سبيل التعاقب؛ وإذا كان كذلك فالتأثير؛ إمّا أن يكون منسوباً إلى ما ظهر عند، من أخر قطرة و فيه ما هرب منه من إضافة التأثير إلى القطرة الواحدة؛ وإمّا أن يكون إلى الجملة المعدومة و هو ظاهر البطلان.

٣. م: السابق.

٢. م: علقها.

۱. م: يقع.

۴. م: لايبغي.

و أمّا ما يمثّل به من أنّ سقوط المنّ من الحديد يؤثّر في الكسر و سقوط مقدار الخردلة منه لايؤثّر في ذلك، فجوابه أنّ تلك الأجزاء عند اجتماعها يحدث لها من النقل ما يوجب حدوث الكسر و لكلّ واحد من تلك الأجزاء تأثير في ذلك الثّقل؛ لأنّ ثقل الجزء جزء مثل الكلّ.

فهذا ملخّص ما أدّى إليه فكري من جواب هذه الاعتراضات و يسجب أن تسلم أنّ القسول <٥٠> بأنّ كلّ نفس إنسانيّة قديمة يحتمل وجوهاً:

أحدها: أن يكون المراد به كلِّ نفس إنسانية من حيث هي تلك النفس المعيّنة.

و ثانيها: أن يكون العراد كلّ نفس إنسانية من حيث إنّها نفس إنسانية؛ و هذا أعمّ من الأوّل. و ثالتها: أن يكون العراد كلّ نفس إنسانية من حيث هي نفس مطلقاً؛ و هذا أعمّ ممّا قبله.

و رابعها؛ و هو أعمّ من الجميع أن يكون العراد كلّ ما يصدق عليه أنّه نفس إنسانية، سمواء كان صدق ذلك عليه دائماً أو في بعض الأحوال؛ و البرهان المذكور في هذا الفصل إنّما يدلّ على قدم نفس الإنسان بهذا المعنى الزابع و لايلزم من ذلك قدمها بالمعانى الأخر؛ لأنّه أعمم منها و لايلزم من صدق الأعمّ صدق الأخصّ.

و زيادة الإيضاح في هذا أنّ النفس لاتسمّى نفساً إلّا إذا كانت ذاتها معلّقة ببعض الأجسام التعلّق الذي عرفته في الفصل الأوّل؛ و متىٰ كانت عربّة عن هذا التعلّق فإنّها لاتسمّى نفساً، بل عقلاً و إن سميّت فذلك إنّما يكون على طريق المجاز؛ و إذا كان كذلك، فالنفس المعيّنة هي التي تكون المتعلّقة ببدن معيّن؛ و لو فرضنا أنّها تخلّت <٥١> عن ذلك البدن و تعلّقت ببدن آخر غيره لخرجت بذلك عن كونها تلك النفس و ثم تخرج عن كونها نفساً أصلاً. فمن المعلوم أنّ نفس الإنسان المعيّنة من حيث هي تلك النفس يجب أن تكون حادثة بسبب أنّ تعلّقها ببدنها المعيّن الذي تعيّنها متوقّف على تعيّنه حادث.

و أمّا النفس الإنسانية من حيث هي نفس إنسانية فعلى رأي مَن يجوز النسخ ـ و هو انتقال النفس من بدن إنساني إلى بدن آخر إنساني سيكون قدمها عنده ممكناً، لجواز أن يكون قد كانت قبل هذا البدن متعلّقة ببدن آخر إنساني و قبل أذلك الأخر بآخر إلى لانهاية؛ و مَـن لايـجوّز النسخ فهي عند، حادثة أيضاً.

و أمّا النفس الإنسانية من حيث هي نفس مطلقاً، فالقائلون بجواز المسخ " ــ [و] هو ائتقال النفس من بدن حيواني إلى بدن آخر حيواني ــو إن لم يكن من نوع الأوّل يجوّزون قدمها.

و مَن لايقول لابالنسخ و لابالمسيخ، فحدوثها عنده واجب.

و من الناس من يقول بالفسخ أيضاً \_و هو انتقال النفس من بدن حيواني إلى بدن نباتي \_و من الناس من يقول بالفسخ \_و هو انتقالها من بدن حيواني إلى بدن جمادي \_؛ و القول بقدم نفس الإنسان من حيث هي نفس مطلقاً و القول بحدوثها أيضاً بحسب هذين الرأيين تعرفه بما تقدّم.

و أمّا نفس الإنسان بالمعنى الرابع، فقد عرفت وجوب قدمها بـالبرهان المـذكور فـي هـذا الفصل.

فالحاصل أنها بالمعني الأوّل يجب أن تكون <sup>7</sup> حادثة وبالمعنى الرّابع يجب أن تكون <sup>6</sup>قديمة؛ و أمّا بالمعنى الثاني و الثالث، فالقول بقدمها و حدوثها ممكن بحسب الآراء التي عرفها؛ و لعلّ مَن ذهب إلى أنّه حادثة من المتقدّمين مراده أحد المعاني التي يمكن معها القول بحدوثها. بل هو الأرجح: <sup>9</sup> لأنّ تأويل كلام أولئك الفضلاء أولى من تغليطهم <sup>٧</sup>؛ و هذا التفصيل و التقرير مسمًا لم أجد أحداً تعرّض لذكره.

# الفصل المسادس في أنّ لكلّ ممكن قديم علّة قديمة

أمّا أنَّ الممكن لابدً له من علَّة، فهو من الأمور الظاهرة للعقل؛ لأنَّه لمّا كان [في] كلَّ ممكن نسبة

4. م: قبل. ٣. م: النَّسخ: ٣. م: النَّسخ.

٣. م: يكون؟ + قدمها بالبرهان المذكور في هذا الغصل فالحاصل انها بالمعنى الأول يبعب أن يكون.

ه م: يكون. ﴿ ﴿ مَ: الأيرِحِجِ. ﴿ ﴿ مَ: تَعْلَيْظُهُمِ.

الوجود إلى مهيّته ح٥٣ > مساوٍ لنسبة العدم اليها قضى صريحُ العقل بأنّ أحدهما لايترجّح على الآخر إلّا بمؤثّر منفصل. أعني بمرجّح يكون مغائراً لسهيّة ذلك المسمكن، و هــذا مـع ظـهوره عليه سؤالات:

الأوّل: وقوع التفاوت في التصديفات لا يكون إلّا إذا كان أحدهما محتملاً للنقيض؛ ومع قيام هذا الاحتمال فلايد من تطرّق التهمة إلى التصديق الأخفى؛ فيمتنع أن يكون الحكم جازماً؛ و إذا كان كذلك فلو كان التصديق بأنّ الوجود و العدم لما استويا بالنسبة إلى المهيّة استنع تسرجميح أحدهما لا بمرجّع منفصل بديهياً، لوجوب أن لا يكون في التصديقات ما هو أظهر منه عند العقل و نجد الأمر بخلاف ذلك؛ فإنّ التصديق بأنّ الواحد نصف الإثنين و أنّ الأشياء المساوية لشيء واحد متساوية أظهر عند العقل من التصديق بأنّ الوجود أو العدم لمنا استويا استنع التسرجميح واحد متساوية أظهر عند العقل من التصديق بأنّ الوجود أو العدم لمنا استويا استنع التسرجميح إلاّ بعرجة.

الثانى: أنّ ههنا صور كثيرة يقع فيها الترجيح من غير مرجّح، كالهارب من السبع إذا عُنّ له طريقان: فإنّه لابدّ و أن يسلك أحدهما دون الآخر مع أنّهما متساويان <٥٤ > بالنسبة إلى غرضه. و هو النجاة من السبع؛ و كذلك الجائع إذا قدّم له رغيفان و العطشان إذا خيّر من شرب شربتين من الماء إلى غير ذلك من الصور؛ و كلّما نفرض في هذه من المخصوصات مثل الحُسن و القرب و تيسّر الأخذ و غير ذلك، فإنّه لايمتنع أن يفرض النساوي فيه؛ و مع هذا الفرض فلابدً من ترجيح أحد الأمرين.

الثالث: أنّ القضايا البديهية منا يشترك في العلم بها جميع العقلاء فلو كانت هذه القضية بديهية لما وقع النزاع فيها بين العلماء و نحن نجد المتكلّمين قد تنازعوا فيها و ادّعوا البديهة في خلافها بما أورده من الصور المذكورة.

الرابع: الفرق بين القادر المختار و بين العلّة الموجبة أمر معلوم بالضرورة؛ فإنّ كلّ أحدٍ يغرق بالضرورة بين كون الإنسان مختاراً في تحركه يمنة و يسرة و بين كون الحجر هابطاً بـطبعه و النار صاعدة بطبعها؛ فلو صدقت هذه القضية على كلّيتها لما بقي بين الموجب و بين المختار فرق و لـتا كان الفرق بينهما حـ٥٥ > ضرورياً لاجرم امتنع صدقها كلّية، بل جزئية بخرج ذلك الحكم عن المختار و يبقى أ في الموجب، ليتحقّق الفرق بينهما.

و إنّما قبل الله يلزم من صدفها كلّية أن يرتفع الفرق بين الموجب و المختار» لأنّ المختار هو الذي يصحّ منه الفعل بدلاً عن الترك و الترك بدلاً عن الفعل: فترجّح أحد الطرفين على الآخر: إن لم يفتقر إلى مرجّع حصل المطلوب؛ و إن افتقر إلى مرجّع فعم استجماع هذا المرجّع جميع ما لابدّ منه في المؤثّرية \_ مثل القدرة التائة و الإرادة الجازمة الخالية عن التردّد و الوقت الصالح لذلك الفعل و الآلة و المصلحة و زوال المانع بأسرها \_ بجب عقلاً حصول الفعل و امتناع الترك و مع اختلال أحد القيود المعتبرة في المؤثّرية بجب الترك و يمتنع الفعل؛ إذ لولم يكن كذلك كان الشيء الواحد يكون مؤثّراً في الفعل تارة و غير مؤثّر فيه أخرى من غير تغيّر حال الوقتين البتّة و ذلك هو الترجّع من غير مرجّع.

و إذا كان المختار حال ما حصلت المؤثرات بأسرها يمتنع <٥٥> أن لا يصدر عنه الفعل و حال ما لم يحصل بأسرها يمتنع أن يصدر عنه الفعل وجب من ذلك أن يكون ما فرض أنّ فعله على سبيل الاختيار ليس هو كذلك ، بل على سبيل الإيجاب ضرورة أنّ الممكنة لا يتحقّق في الممننع: و لمنا كان الفعل الاختياري معلوماً بالضرورة \_ لأنّ كلّ أحد يعلم أنّ حركة المسختار ليست كحركة العرتعش \_لاجرم كان القول بأنّ كلّ ممكن يفتقر إلى مرجّع منقصل باطلاً.

الخامس: لِمَ لايجوز أن يكون أحد الطرفين بالنسبة إلى الممكن أولى و أرجح لذاته؛ فيصدق عليه الإمكان لكونه قابلاً لهما و يستغنى عن المؤثّر المنفصل لأجل تلك الأولويّة؟

السادس: لوكان الممكن معتاجاً إلى المؤثّر، لكانت تلك الحاجة إمّا وجوديّة و إمّا عدمية؛ و التالي بقستيه باطل؛ فالمقدّم مثله. أمّا الأول فلأنّها لو كانت وجوديّة لكانت ممكنة، لاستحالة أن تكون الصفة المفتقرة إلى الممكن واجبة و إذا كانت ممكنة، فإن لم تكن المعتاجة إلى المؤثّر حصل المطلوب؛ و إن كانت معتاجة كانت حاجتها زائدة عليها و لزم التسلسل؛ و لأنّها معلّلة بالإمكان حمد عليها و لزم التسلسل؛ و لأنّها معلّلة بالإمكان حمد عليها و الذي هو أمر عدمي؛ فلو كانت وجودية لكان الموجود معلّلاً بالمعدوم و هو

ا. م: يبغى. ١. م: لم يكن.

محال؛ و أيضاً فإنّ الشيء إذا احتاج في وجوده إلى شيء آخر كانت حاجته إليه متفدّمة على وجوده في نفسه؛ فلو كانت تلك الحاجة وجودية. لكان اتصاف الشيء بالصفة الوجودية متقدّماً على وجوده في نفسه؛ و هو محال؛ و أمّا الثانى فلأنّ الحاجة لو كانت عدمية لارتفع الفرق بين قولنا: «لاحاجة للشيء» و بين قولنا: «و لاحاجة عدمية» و على هذا لا يكون الشيء محتاجاً و هو العطلوب.

السابع: لو أثر شيء في شيء آخر لكان ذلك التأثير: إمّا في حال وجود الأثر؛ فيكون ذلك إيجاداً للوجود؛ أو في حال عدمه و هو محال؛ لأنّ التأثير إن كان عبارة عن حصول الأثر عن المؤثر، فحيت لا أثر، فلا تأثير؛ و إن كان مغائراً لذلك ، فلا شكّ في ترتيب الآثر عليه؛ فيكون تأثيره في ذلك الأثر زائداً عليه أيضاً و يلزم التسلسل؛ و إن كان التأثير لا في حال وجوده و لا في حال عدمه لزم اثبات الواسطة بين الوجود و العدم؛ و هو ظاهر البطلان.

الثامن: لو افتقر الممكن إلى المؤتر لكانت تلك الأثرية إمّا عدمية و هو محال، <٥٨> لأنّها نقيض اللّامؤثرية المحمولة على العدم: و إمّا وجودية و هو محال أيضاً، لأنّ وجودها إن كان في الذهن فقط فهو جهل! إذ لا معنى للجهل إلّا أن يكون في الذهن أمر و لايكون في الخارج ما يطابقه: و إن كان لها وجود في الخارج، فهو: إمّا أن يكون عين ذات المؤثر و ذات الأثر أو يكون مفائراً لهما: فإن كان مفائراً مع أنّه لاشك في أنّها ليست أ من الجواهر القائمة بأنفسها. لأنّها نعت للشيء وصفة له، وجب أن تكون ممكنة؛ فيكون سؤثرية السؤثر فيها زائدة أيضاً و يلزم التسلسل؛ و إن لم يكن مغائراً فهو محال أيضاً لوجودٍ أربعة:

أحدهما: إنّا قد نعقل ذات المؤثّر ذوات الأثر و نشكّ في كون ذلك المؤثّر مؤثّراً فني هــذا الأثر.

و ثانيها: أنَّ المؤتَّرية تسبة بين المؤثَّر و الأثر؛ فتكون " مغاثرة لهما؛ لأنَّ النسبة بين الشيئين " متأخَّرة عنهما.

٣ م: فيكون.

۲. م: یکون.

۱. م: ليس

٢ م: السنين:

و ثالتها: أنَّا نصف ذات المؤثّر بأنَّها مؤثّرة في الأثر و الصفة مغاثرة للموصوف.

و رابعها: أنّا تعلّل الأثر لابذات المؤثّر، بل بكونه مؤثّراً، فنقول: «إنّ العالم وجد لأنّ البارى تعالى حرجدة أوجده» و لانقول !: «إنّه وجد لأنّه تعالى موجود» و هذا يوجب التغائر. و إذا استحال أن يكون المؤثّرية عدمية و استحال كونها وجودية أيضاً، فقد بـطل افـتقار المعكن إلى المؤثّر و ذلك هو المطلوب.

التاسع: لو أثر شيء في شيء لامتنع أن يكون ذلك التأثير في المهيّة و إلّا ما بقي السواد سواد عند عدم علّة؛ لأنّ ما بالغير يرتفع بارتفاع ذلك الغير لكن صيرورة السواد غير سواد محال؛ فتأثير المؤثّر في المهيّة محال؛ و يمتنع أن يكون ذلك التأثير في الوجود أيضاً؛ لأنّه يمازم أن يخرج الوجود عن كونه وجوداً عند فرض عدم المؤثّر، فبقي أن يكون تأثيره في اتصاف المهيّة بالوجود؛ فإن كان هذا القسم باطلاً امتنع أن يكون لشيء تأثير في شيء البثّة لكن هذا القسم باطل؛ لأنّ اتصاف المهيّة بالوجود لا يجوز أن يكون أمراً وجودياً و إلّا لكان انتصاف مهيّة بوجوده وجودياً أيضاً و لزم التسلسل؛ و إذا كان عدمياً استحال استناده إلى الموثر؛ و بنقدير كونه وجودياً فإنّ المحال يلزم من وجه آخر، لأنّ المؤثّر إمّا أن يؤثّر في المهيّة أو في وجوده و يعود التقسيم المقدّم.

١٠٥ > العاشر: لوافتقر ترجيح أحد الطرفين على الآخر إلى مرجّح لكان العرجّح مؤثّراً في العدم و هو محال؛ لأنّ المؤثّر ما له أثر و العدم ليس تأثيراً. فهذا و أمثاله منا هارضوا به هذه المقدّمة و الكلّ ضعيف.

أمّا السؤالات: الثلاثة الأول فقد استقصيت الجواب عنها في المقالة التي بيّنت فيها أنّ النفس ليست بعزاج.

و أمّا السُّوَال الرابع فجوابه أنّ الفرق بين المختار و الموجب بالذات ليس هو من جمهة أنّ المختار يرجّح أحد الطرفين المتساويين من غير مرجّح و الموجب بالذات ليس كذلك. بل الفرق

١. م: لايقول.

بينهما إنّما هو من جهة أخرى و هو أنّ ما يصدر عن المختار يكون بشعورٍ و ارادةٍ و ما يصدر عن الموجب بالذات لايكون كذلك؛ و على هذا لايكون صدق القضية على كلّيتها مـــــــــــا يـــر تفع الغرق بينهما.

و أمّا السؤال الخامس فقد قيل في جوابه: إنّه مع هذه الأولوية إمّا أن يمكن الطرف المرجوح أو لايمكن؛ فإن لم يمكن كان الراجح واجباً لذاته و المرجوح معتنعاً؛ و إن أمكن فلابدّ لحصوله من سببٍ، لاستحالة كونه حال النساوي مفتقراً إلى السبب و حال < 61 > كونه مرجوحاً هو مستغن عنه؛ و إذا حصل المرجوح بسبب كان حصول الراجح متوقّفاً على عدم ذلك السبب؛ فلا يكون تلك الأولوية كافيةً في حصول الطرف الراجح و فرضت كافية في ذلك؛ هذا خلف.

و أمّا السوال [السادس] فقد أجيب عنه بأنّه لايلزم من كون العاجة غير وجودية أن لايكون الشيء معدوماً؛ و كذلك الشيء معدوماً؛ و كذلك القول في الوجوب و الإمكان و الامتناع، فإنّها أمور عدمية، كما سبق بيانه؛ و لم يمتنع ذلك من كون الشيء واجباً أو ممكناً أو معتنعاً.

و أمّا السوال السابع فقد أجابوا عنه بأنّ التأثير حالة الوجود. قوله: «لو كمان كمذلك لكمان إيجاباً للوجود و تحصيلاً للحاصل». قلتُ: إنّما يلزم ذلك ان لو كان المؤثّر بحاله تعطي له حالة الوجود وجوداً ثانياً و ليس كذا، بل الأثر حال ما يكون موجوداً يكون وجوده بوجود المؤثّر.

و أمّا السؤال الثامن فالجواب عنه أن يقال: لِمَ لايجوز أن يكون المؤتّرية عدمية؟

قوله: «لائها نقيض اللّامؤثرية المحمولة على المعدوم». قلتُ: قبد تبقدّم بسيان بنطلان هبذا <۶۲> في الفصل الثالث و بتقدير تسليمه فلِمَ لايجوز أن يكنون وجنودها فني الذهن دون الخارج؟

قوله: «إذا حصل في الذهن أمر و لم يكن له في الخارج ما يطابقه كان ذلك جهلاً؛ إذ لامعنى للجهل إلّا ذلك». قلتُ: لا أسلّم أنّ هذا جهل، بل الجهل: إمّا عدم العلم و هو المسمّى بــالجهل

١. م: + بان.

البسيط؛ و إمّا عدم العلم مع حصول مضاد له و هو العسمّى بالجهل المسركّب؛ و ليس لمسمّى البههل معنى آخر. كيف و لو كان المراد به ما ذكروه لصار معنى دليلهم هكذا: إنّه لو كان في الذهن و ليس له في الخارج ما يطابقه؛ و على الذهن و ليس له في الخارج ما يطابقه؛ و على هذا لا يبقى بين مقدّم المتصلة و تائيها فرق. فإذا استثنى نقيض التالي، لينتج المقدّم، كان ذلك استدلالاً على الشيء بنفسه و هو هدر.

و ربّما جعلوا عوض قولهم: «و هذا جهل،» قولهم؛ «و هذا كذب» و فيه بمحت آخر؛ لأنّ الكذب لا يقال إلّا في التصديقات، كما يحكم بأنّ النفس جسم و لايكون في نفسها كذلك؛ و أمّا التصورات فلا يقال: «منها ما هو كاذب و منها ما هو صادق». و حصول الهيئة في الذهن تصوّر معض، ح٣٣ > سواء كان لذلك الشيء للتصور ما يطابقه في الخارج أو لم يكن؛ فلايصح أن يقال إنّه كذب. نعم الحكم على التصوّر بأنّ له في الخارج ما يطابقه و لايكون في نفس الأمر كذلك أو بالعكس يصدق عليه الأمران؛ الجهل و الكذب، لكن ذلك تصديق و الكلام اليس فيه. و إذا سلّم أنّ وجود المؤثرية ليس في الذهن فقط، بل وفي الخارج أيضاً، فيلم قيلمة قياتم؛ إنّه لا يجوز أن يكون ذات الأثر و ذات المؤثر لازائدة عليها؟

قولهم: «ذلك باطل بالوجوء الأربعة المذكورة». فلتُ: إنَّ هذا الوجوء إنَّما تدلُّ على المغائرة الذهنية، دون الخارجية و لانزاع فيها، بل النزاع و التغائر في الخارج، فما دليلكم على بطلانه؟ فإن عادوا إلى أنّ التغيير في الذهن دون الخارج يلزم من الجهل و الكذب، كان الجواب عن ذلك ما تقدّم ذكره.

و أمّا السؤال التاسع فجوابه أنّ تأثير المؤثّر إنّما هو في المهيّة الّتي هي نفس الوجود على ما سبق؛ و إذا عدم المؤثّر عدمت تلك المهيّة من الخارج و لايلزم من ذلك أن يخرج السواد عسن كونه سواداً و لا الوجود عن كونه وجوداً؛ لأنّ تقدّم الفاعل يرتفع ما فيه السواد ح٣٠ > لا أنّها تصير مع كونه سواداً غير سواد و كذلك القول في الوجود.

و أمّا السؤال العاشر فهو سفسطة؛ لأنّ إسناد طرف الوجود إلى وجود العلّمة و إسناد طـرف العدم إلى عدم تلك العلّمة أمر معقول لاشك فيه.

و اعلم أنّهم قد قرّروا هذه القضية ـ أعني أنّ الطرفين العتساويين لايترجّح أحــدهما عــلى الآخر إلّا بمرجّح ـ بطرق استدلالية و هي ضعيفة لا حاجة إلى ذكرها.

و قد بقي ممّا يجب بيانه في هذا الفصل إنبات أنّ الممكن إذا كان قديماً كانت علّته الني هي المرجّعة لأحد طرفيه على الآخر قديمة؛ و هذا يتبيّن بأن يقال: الممكن القديم الايخلو إمّا أن يكون بسيطاً أو مركباً؛ فإن كان بسيطاً فيجب أن تكون علّته بسيطة أيضاً على ما عرفت؛ و إذا كانت بسيطة إمتنع أن تكون احادثة و إلّا لافتقرت لأجل باطتها إلى أن تكون علّتها بسيطة أيضاً على ما عرفت و لأجل حدوثها إلى أن تكون علّتها حادثة و يسلزم إمّا الدور و إمّا النسلسل و هما محالان؛ و إن كان مركباً فيجب أن تكون علّته قديمة أيضاً؛ حـ50 الأنّ كل مركباً فيجب أن تكون علّته قديمة أيضاً؛ حـ50 الأنّ كل مركب فلابد و أن يكون مركباً عن البائط؛ و بسائط ذلك العركب لا يخلو عن ثلاثة أقسام: إمّا أن يكون كلّها واجبة أو كلّها ممكنة أو بعضها واجباً و البعض الآخر ممكناً، لكن لا سبيل إلى الأوّل؛ لأنّ تلك الأجزاء إذا كانت بأسرها واجبة و الواجب مستغن عن العلّة كان جميع الأجزاء الثيء عن العلّة و متى حصل جميع أجزاء الشيء كان ذلك الشيء واجباً؛ فحيننذٍ يكون حصول ذلك الشيء غنيّاً عن تلك العلّة و قد فرض مفتقراً إليها؛ هذا خلف.

فإن قيل: لِمَ لايجوز أن تكون لا بسائط ذلك المركّب بأسرها واجلية إلّا أنّ ذلك المركّب لا يحصل إلّا عند اجتماع تلك البسائط و من المعلوم أنّ ذلك الاجتماع لابدّ له من علّه؛ لأنّه ممكن لا واجب و إذا كان كذلك كان ذلك العركّب مفتقراً إلى العلّة مع أنّ بسائطه جميعها غنيّة عنها، لكونها واجبة الوجود؟

قيل: لأنَّ الهيئة الاجتماعية هي أحد أجزاء مهيَّة المركّب؛ فإذا كمانت تملك الهميئة مسكنة

۳. م: يکون.

۲. م: یکون.

١. م: قلايم.

۶ م: یکون.

٣. م: + و إذا كانت يسيطة امتنع. ٥٠ م: يكون.

۷ م. یکون

و مفتقرة إلى العلَّة امتنع أن يقال جميع أجزاء ذلك المركّب واجبة الوجود و غنيّة عن العلَّة.

فيبقى أن يكون كلّ واحد < 65 > من بسائط ذلك المركّب ممكناً أو البعض سنها واجمباً و البعض الآخر ممكناً و على التّقديرين فلابدٌ من أن يكون في جملة بسائط ذلك المركّب ما هو ممكن الوجود.

و إذا تقرّر هذا فاعلم أنّ ذلك البسيط لكونه ممكناً لابدّ له من علّة؛ و متى افتقر جزء المركب الى علّة كان ذلك المركّب مفتقراً إلى تلك العلّة بعينها؛ لأنّ الكلّ مفتقر إلى الجزء؛ فإذا افتقر الجزء إلى علّة كان افتقار الكلّ إليها أولى؛ فكانت علّة لذلك المركّب أيضاً إلّا أنها علّة ناقصة لاتامّة و قد عرفتَ الغرق بينهما في ما تقدّم؛ و تلك العلّة يجب أن تكون البسيطة؛ لأنّ معلولها الذي هو جزء المركّب بسيطة؛ وإذا كان المركّب يفتقر إلى علّة بسيطة و قد عرفت أنّ البسيط يستنع أن جكون حادثاً فعلّة المركّب بمتنع أن تكون "حادثة؛ فهي إذن قديمة.

و إذا ثبت أنّ كلّ ممكن قديم لايخلو: إمّا أن يكون بسيطاً أو مركباً و ثبت أنّه على التقديرين يجب أن تكون " علّته قديمة؛ فقد يثبت أنّ كلّ ممكن قديم فعلّته قديمة؛ و ذلك هو المطلوب. و هذا البيان ممّا أدركتُه بفكري و لم أعرف أنّى سبقت إليه.

فالحاصل من هذا الفصل أنّ كلّ ممكن له علّة و انّ ذلك الممكن و إن كان قديماً وجب أن تكون علّته قديمة أيضاً لكنّه إن كان بسيطاً وجب أن تكون علّته التائة قديمة و إن لم يكن مع قدمه حلاً > بسيطاً، بل مركباً، فليس قدم علّته التائة واجباً، بل الواجب قدم علّته الناقصة. فالبسيط و العركب القديمان و إن اشتركا في وجوب قدم علّتها أ، فإنهما يفترقان في أنّ البسيط منهما يجب أن تكون معلّته الناقصة قديمة و المركب يجب أن تكون علّته الناقصة قديمة و المركب يجب أن تكون علّته الناقصة قديمة و الايجب ذلك في علّته الناقصة قديمة

۱. م: يكون. ١٣. م: بيطة. ١٣. م: بكون.

۴. م: يكون. هـ م: يكون. ۶ م: يكون.

٧. م: هليتها. ٨ م: يكون. ٩. م: يكون.

# الفصل السابع في أنَّ حدم المعلول لاينفك عن حدم علَّته

لوجاز انفكاك عدم المعلول عن عدم علَّته لكان عدمه إمَّا أن لايكون بسببٍ أو بسببٍ. لا سبيل إلى الأوّل؛ لأنّ كلّ حادث لابدً له من سبب و عدم الشيء بعد وجوده أمر حادث؛ فسيفتقر إلى سبب؛ فبقي أنَّه بسبب و هو إمَّا ذاته أو غيرها؛ و الأوَّل محال و إلَّا لما وجد؛ فتعيَّن الثاني؛ و ذلك الغير إمّا أن يكون عدم علَّته أو لايكون: فإن كان عدم علَّته حصل المطلوب؛ و إن لم يكن عدم عَلَته فإمَّا أَن يكون وجودياً أو عدمياً. لاجائز أن يكون وجودياً و إلَّا لكان إمَّا أَن يختلُ ' لأجل وجوده أمر من الأمور المعتبرة في علّية علّته أو لايختلّ! ۖ فإن لميختلُّ "امتنع عـدم الصعلول، الاستحالة تخلُّف حـ۶٨ > المعلول عن العلَّة التَّامَّة؛ و إن الحتلُّ أمر من تلك الأمور، فذلك الأمر إمّا أن يكون عدميّاً تبدّل بالوجود أو وجودياً تبدّل بالعدم؛ و محال أن يكنون أحمد الأصور المعتبرة في العلَّية عدمياً؛ لأنَّه إن لم يكن له تأثير في وجود المعلول لم يكن له مدخل في العلَّية؛ فيكون حشراً و لاحاجة إليه و هذا خلف؛ و إن كان له تأثير في وجود، كان العدم سؤثراً فــي الوجود و هو ظاهر البطلان؛ فبقى أنَّ ذلك الأمر وجودي تبدُّل بالعدم؛ و هذا القسم يسلزم مسنه حصول المطلوب أيضاً؛ لأنَّ ذلك الأمر يكون جزءاً \* من العلَّة من حيث هي علَّة و إذا عدم جزء الشيء فقد عدم ذلك الشّيء؛ لأنَّ المجموع المركّب من عدَّة أشياء إذا عدم واحد منها كان ذلك المجموع من حيث هو ذلك المجموع قد عدم أيضاً و هو ظاهر؛ و لاجائز أن يكون ذلك السبب عدمياً؛ لأنه إن كان عدم جزء علَّته لزم منه عدم علَّته و هو المطلوب؛ و إن لم يكن كذلك عاد التقسيم في أنَّه [إمَّا] أن يختلُ لأجله أمر من الأمور المعتبرة فـي العلَّية أو لايــختَّل؛ و يــبطل القسمان بما تقدُّم.

فقد اتُضح بهذا البرهان أنَّ عدم المعلول إمَّا أن يكون <٤٩ > بعدم علَّته أو بسببِ آخر يلزم منه عدمه؛ و على التقديرين لاينفكَ عدم المعلول عن عدم علَّته.

٣. م: لم يخيّل.

٢. م: لايخيل.

۱. م: يخيل:

قإن قيل: كيف الحال في عدم هذه الحوادث المحسوسة؛ فإنّها إن كان عدمها لاينفك عن عدم علّتها لزم عدم واجب الوجوب على ما تقدّم؛ و إن جماز انفكاك عنه بـطل هـذا البـرهان؛ فكيف يمكن الجمع بين عدم هذه الحوادث و بين استحالة انفكاك عدم المعلول عن عدم علّته قبل العدم؟

يقال: لعدم الشيء في ذاته و هو ارتفاع مهيئه عن الخارج و يقال: لعدمه في ذاته، بل لعدمه عن شيء آخر، كما ينقل الصفة عن العوصوف فيقال: إنها عدمت عنه أو كيما يبتعدّى الشيء الميصر عن السخص المبصر إلى حدّ لايتمكّن البصر من إدراكه؛ فيقال لذلك الشيء: إنّه قد عدم عن الحسّ، و الذي يستلزم عدم العلّة من هذين العدمين هو الأوّل و ليس عدم الحوادث بهذا العمنى، بل بالمعنى الثاني و هو على الحقيقة تغيّر و انتقال و إنّما يقال له عدم على طريق المجاز. و تغير العطول لا يلزم منه عدم العلّة؛ بل تغير العلّة؛ و قد عرفت حسن حسل على هي لازمة يدرك في هذا العالم من التغيّرات و الانتقالات إلى الحركة الدورية السرمدية التي هي لازمة لنظامه واحد لا يتغيّر و لا تدرك، بل يعضى على سنن واحد و يستمرّ على حال متشابه؛ فحدوثه على سبيل الدوام و دوامه على سبيل الحدوث؛ و عرفت أيضاً أنّ هذه التغيّرات لما كانت تابعة له لنك الحركة وجب أن يكون حالها في الدوام و الاستعرار و لزوم النظام كحال ما هي تابعة له من غير فرق.

و بعد تقرّر هذه الأصول يظهر أنّه لامنافاة بين القول باستحالة انفكاك المعلول عن عدم علّته و بين عدم الحوادث المحسوسة في هذا العالم إذا لم يكن المراد عدمها في ذاتها. بل عدمها عن شيء آخر.

فإن قيل: لاشك في عدم الصور و الأعراض؛ فإن كانت تعدم أ في ذاتها توجّه الاعستراض لامحالة: و إن لم تعدم أ في ذاتها. بل عدمت عن الحسّ أو عن غيره. فهذا لايمكن إلّا مع القول بأنّها تنتقل أمن محلّ إلى محلّ آخر؛ و القول بانتقال الأعراض ممّا قد بيّتوا استحالته. قيل: المنصدم هو تعلق هذه بمحالها المظهرة لها للحسّ <٧١> أو غيره ولم ينعدم تـعلّقها بفواعلها؛ و لهذا قد يظهر بمحالٌ أخرى؛ و انتقالها بهذا المعنى غـير صعتنع؛ و لم يـقم البـرهان إلّا على امتناع انتقالها بالمعنى المستلزم لاستقلالها بالحركة و الجهات و الوجود؛ فيقوم بنفسها؛ هذا خلف.

هذا على رأي مَن يقول: «إنّ الأعراض وجودية» و أمّا من يـقول: «إنّها أسور اعـتبارية و لاتحقّق لها في الخارج»، فلايلزمه هذا الاعتراض؛ لأنّ الأمور الاعتبارية لاتسـتدعي علم علّة موجودة بحيث يلزم من عدمها عدم علّتها.

نهذا ما عندي في جواب هذه الأسولة؛ و قد بقي ممّا يتعلّق بهذا الفصل بحيث لابدّ من ذكره و هو أنّ المعترض قد يقول: إنّ زوال المانع إن كان جزءاً من العلّة لزم أن يكون المعدوم مؤثّراً في الموجود؛ و إن كان ذلك ممكناً، فلعلّ علّة النفس عدمية؛ فإذا عدمت و لزم عدم علّتها كان عدم علّتها وجود شيء آخر؛ لأنّ عدم العلّة يلزمه الوجود؛ و على هذا يبطل البرهان المذكور في هذا الكتاب على أبديّة نفس الإنسان؛ لأنه مبني على أنه متى عدمت النفس عدمت [علّتها] و يلزم من عدم حرك > علّتها عدم واجب الوجود لذاته؛ و هذا لايلزم إلّا إذا كانت علمة النفس وجودية؛ و أمّا إذا كانت عدمية فلا يلزم من عدمها عدم واجب الوجود؛ فيبطل البرهان.

فإن لم يكن زوال المانع جزءاً من العلّة و مع هذا يتوقّف وجود المعلول عليه بطل أنّ كلّ ما له مدخل في العلّية فهو جزء من العلّة؛ و ببطلانه يظهر فساد ما جعل دليلاً في هذا الفصل على استحالة انفكاك عدم المعلول عن عدم علّته؛ و ذلك هو المقصود من هذا الاعتراض.

و الذي يخلص من هذا أن يقال: إنّ زوال المانع إن كان عدمياً صبح كونه جبزءاً من علّة المعلول العدمي و أمّا المعلول الوجودي، فلايصخ كونه جزءاً من علّته، لاستحالة تأثير المعدوم في الوجود، بل لا مانع من وجوده إلّا عدم علّته أو عدم بعض أجزائها؛ فزواله يكون وجوداً لأحد هذين الأخيرين؛ و فمّا كانت النفس الإنسانيّة من الأمور التي لها وجود في الخارج من

١. م: يستدعى، ٢. م: الشيء،

الذهن و تحقّق في الأعيان، لاجرم امتنع أن يكون زوال المانع الذي هو عدمي جزءاً من علّتها؛ فلايكون له مدخل في تلك العلّية أصلاً. لأنّ كلّ ما له ح٧٢> مدخل في العلّية فهو جزء من العلّة من حيث هي علّة؛ و إذا كان الامر كذلك فقد اندفعت المعارضة و زال الإشكال.

و تبيّن أنّ عدم النفس لا يلزم عدم واجب الوجود و أنّ عدم المعلول لاينفك عن عدم العلّة أبدأً؛ و ذلك هو المطلوب.

فقد ظهر بهذا البحث أنّ هذه المقدّمة لاينفع في غرض هذه المقالة إلّا إذا تبين أنّ الأصور العدمية يمتنع أن يكون لها مدخل في علية علّة الأمور الوجودية؛ و لهذا السبب أوردت بطلان ذلك في ضمن البرهان على أنّ عدم المعلول لاينفك عن عدم العلّة و إلّا فقد كان يكفي في ذلك البرهان أن يقال: إنّ عدم المعلول لابدّ له من سبب غير ذات المعلول و إنّ ذلك الغير إن كان عدم العلّة فهو المطلوب و إلّا فلا يخلو: إمّا أن يكون وجودياً أو عدمياً، لاجائز أن يكون وجودياً و إلّا لكان إمّا أن يختل لا خلو وجوده أمر من الأمور المعتبرة في العلّية أو لا يختل " ثمّ يبطل الثاني بما تقدّم و يقال في الأوّل: إنّه لايلزم منه "حصول المطلوب؛ لأنّ ذلك الأمر لابد و أن يكون جزءاً من العلّة و متى عدم جزء الشيء، فقد عدم ذلك الشيء؛ حـ٧٢> و يتمّم البرهان على الوجه الذي ذكر من غير حاجة إلى التعريض بشيء من تلك الأقسام فهذا هو الفائدة من على الوجه الذي ذكر من غير حاجة إلى التعريض بشيء من تلك الأقسام فهذا هو الفائدة من

#### الفصل النامن في أنَّ جميع المسكنات ينتهي في سلسلة المحاجة إلى واجبالوجود لذاته

قد ثبت أنَّ كلَّ ممكن لابدًله من علَّة؛ فتلك العلَّة: إمَّا أن تكون موجودة صعه فــي الزمـــان أو لاتكون ع: و التاني باطل، لأنَّ المؤثّر في المعلول: إمَّا أن يؤثّر فيه حال وجود العملول أو حال

٦. م: لايخيل.

۲. م: يخيل.

٨. م: عدمه نفس.

ع م: يكون.

۵. م: یکون.

الد م: من.

عدمه أو لاحال وجوده و لا حال عدمه؛ و الثاني و التالث باطلان بما تقدّم؛ فتعيّن الأوّل.

لا يقال: لِمَ لا يجوز أن يكون العلّة في الحال يوجب المعلول في ثاني الحال؛ لأنه يقال: لمّا كان تأثير العلّة في المعلول عبارة عن صدور المعلول عنها بطل هذا الاحتمال؛ لأنه إن كانت العلّة مؤثّرة حالة عدمها يرجع حاصل الكلام إلى أنّ علّة وجود الممكن هي السعدوم و ذلك محال؛ و إن كانت حال وجودها لزم المحال أيضاً، لأنه لما كان لامعنى لكون العلّة سؤثرة إلّا صدور المعلول عنها، لاجرم امتنع أن يوصف صدور المعلول عنها، لاجرم امتنع أن يوصف حال وجودها حال وجودها لم يصدر المعلول عنها، لاجرم امتنع أن يوصف حال وجودها حال وجودها في حالتي وجودها و عدمها على ذلك التقدير كان ذلك التقدير باطلاً و هو المطلوب.

و علّة الممكن لا يخلو: إنّا أن تكون الواجود أو ممكنة الوجود؛ فإن كان الأوّل حصل المطلوب؛ وإن كان الثاني فلها أيضاً علّة موجودة معها في الزمان و تلك العلّة: إمّا أن تكون المطلوب؛ وإن كان الثاني ينقسم إلى قسمين هذه التي فرضناها معلولة لها أو غيرها؛ والأوّل هو الدور المحال؛ والثاني ينقسم إلى قسمين لأنه إمّا أن ينتهي إلى علّة غنيّة عن مؤتّر أو لاينتهي؛ فإن انتهى فذلك الفنيّ يوجب أن لايكون ممكناً و إلّا لافتقر إلى علّة و قد فرض غنيًا عنها؛ هذا خلف؛ وإذا لم يكن ممكنا كان واجباً؛ و هو المطلوب؛ وإن لم يئته إلى ما هو غني عن مؤثّر لزم تسلسل العلل و المعلولات إلى لانهاية و قد ثبت يطلانه.

و إذا كان الأمر كذلك فلولا أنّ الممكنات بأسرها تنهى آللى واجب الوجود للزم إمّا عدم انقسام الموجود إلى الواجب لذانه و الممكن لذاته أو عدم احتياج الممكن إلى علّة موجودة أو تقدّم العلّة على العطول بالزمان أو افتقارها إليه ح٧٤> على سبيل الدور أو التسلسل في العلل و المعلولات إلى لانهاية؛ و لمّا كانت هذه الأقسام الخمسة بناطلة كنان القبول بنائهاء جسيع الممكنات إلى واجب الوجود واجباً؛ و ذلك هو المقصود من هذا الفصل و هو آخر المقدّمات التي يحتاج إلى بيانها في هذه المقالة.

# الفصل التاسع في ترتيب هذه المقدّمات مع مقدّمات أخرى ابديهية لينتج أنّ نفس الإنسان لاتعدم البدأ

هذه يمكن ترتيبها على هيئات مختلفة و جميعها لايمكن الوقوف على صحّتها إلّا بعد معرفة القوانين المنطقية؛ و كذلك مقدّماتها التي هي غير بديهية؛ فإنّه لابدٌ من بيانها من معرفة تملك القوانين أيضاً. فممّا يمكن ترتيب هذه المقدّمات عليه هي هذه الصيغة: "

لو عدمت نفس الإنسان بعد وجودها لعدم واجب الوجود؛ و التالي باطل؛ فالمقدّم مثله. بيان الشرطية: نفس الإنسان إنا أن تكون واجبة الوجود أو ممكنة الوجود؛ و على التقديرين يلزم من عدمها عدم واجب الوجود؛ أمّا على التقدير الأوّل، فالأمر ظاهر؛ و أمّا عبلى التقدير الثاني، فلأنّ كلّ ممكن ح٧٧> له علّة. فنفس الإنسان على تقدير أنها ممكنة يجب أن تكون لها علّة و تلك العلّة إن كانت نفس الإنسان قديمة وجب أن تكون تديمة، لكنّ المقدّم حيق؛ فالتالي مثله؛ و إذا ثبت هذا فلو عدمت نفس الإنسان لوجب عدم علّتها و يلزم من عدم علّتها عدم. عدم علّتها عدم.

و إذا كان نفس الإنسان لايخلو عن أحد القسمين و كان على تقدير كلّ واحد منهما يلزم من عدمها عدم واجب الوجود. فقد تبيّنت الشرطية و بيانها تحصيل المطلوب.

قإن قيل: و لو كانت النفس حادثة أيضاً للزم من عدمها عدم علّتها و لزم مـن ذلك ــكـما عرفت ــعدم واجب الوجود، فما الفائدة في استعمال المقدّمة القائلة بأنّ نفس الإنسان قديمة في هذا البرهان مع أنّه يتمّ بدون هذه المقدّمة؟

قيل: إنها لو كانت حادثة لكانت مستندة إلى الحركة الدوريَّة؛ فما كان يمتنع عمدمها؛ لأنَّمه كما يعقل وجودها بعد العدم من غير أن يلزم كون واجب الوجود كذلك، فكذا تعقل عدمها بعد

٦. م: العُنيفة.

۲. م: يعدم،

١. م: أخر.

ع م: يكون.

۵ م: یکون.

۲ م: + وجو.

۷ م. بکون

وجودها من غير أن يلزم عدم واجب الوجود؛ والمنا حمد > كان جواز ذلك منا يقدح في صحّة هذا البرهان لاجرم احستيج إلى استعمال هذه المنقدّمة فيه لشلاّ يستوجّه الطبعن عبليه مس الوجه المذكور.

صيغة ثانية في تقرير بقاء نفس الإنسان: أحد الأمرين لازم و هو إمّا نفس الإنسان لاتعدم بعد وجودها و [إمّا] أنّه ( لا يلزم من عدمها بعد وجودها عدم واجبالوجود؛ و الثاني سنتفٍ؛ فتعيّن الأوّل.

و إنّما قلت: «أحد الامرين لازم». لأنه لو كذبت القضيتان لوجب أن يصدق أنّ نفس الإنسان تعدم أبعد وجودها و يصدق مع ذلك أنّه يلزم من عدمها بعد وجودها عدم واجب الوجود، لكنّ اجتماع هاتين القضيتين على الصدق معتنع؛ لأنّه يلزم من صدقهما عدم واجب الوجود: لأنّ صدق الملزوم يقتضي صدق اللازم؛ و إذا كان عدم واجب الوجود معتنعاً كان اجتماعهما على الصدق كذلك و كان اجتماع نقيضيهما على الكذب معتنعاً أيضاً؛ و متى كان الأمر كذلك كان أحدهما لازماً لامحالة.

و إنّما قلت: «إنّ الثاني منتفي»؛ ٧٩٠ > لأنّ نفس الإنسان إذا عدمت قلا يخلو: إمّا أن تكون المحبة الوجود أو ممكنة الوجود؛ و الأوّل يقتضي عدم واجب الوجود و همو محال؛ و الشاني لا يخلو: إما أن تكون القديمة أو حادثة، لكنّه يمننع أن تكون صادثة؛ فهي إذن قديمة؛ و سبب عدم القديم إمّا أن يكون وجود أمر أو عدم أمر؛ فإن كان وجود أمر قلابد و أن يتبعه عدم علّة ذلك القديم التي هي قديمة أيضاً و يكون الكلام في عدم علّته القديمة كالكلام في عدمه: و لابد و أن ينتهي الأمر إلى القديم الأوّل الذي هو واجب الوجود؛ فيلزم من عدم نفس الإنسان عدم واجب الوجود؛ فيلزم من عدم نفس الإنسان عدم واجب الوجود؛ فيقى أن يكون السبب في عدم القديم هو عدم أمر و لا يخلو ذلك الأمر؛ إمّا أن يكون حادثاً أو قديماً. لاجائز أن يكون حادثاً؛ لأنّ عدم الحادث بعد وجوده لو أوجب عدم يكون حادثاً أو قديماً. لاجائز أن يكون حادثاً؛ لأنّ عدم الحادث بعد وجوده لو أوجب عدم

۳ م یکون

۲. م: يعدم.

ال م: لأنه.

ع. م: يكون.

<sup>🐧</sup> م: يكون

۴. م: یکون.

٧. م: عدم.

القديم لأوجب عدمه السابق عليه عدم القديم؛ فلا يكون القديم قديماً؛ هذا خلف؛ فـــلابدّ و أن يكون قديماً و حينئذٍ يلزم من عدمه عدم علّته القديمة و ينتهي الأمر إلى القديم الواجب و يعود الخلف المذكور.

صيغة ثالثة في تقرير ذلك: <٨٠>كون نفس الإنسان قديمة مع كونها يعدم بعد وجودها ممّا لا يجتمعان؛ و الأوّل ثابت؛ فيلزم انتفاء الثاني. بيان عدم الاجتماع أ: إن كان كلّ ما همو قمديم يمتنع عدمه بعد وجوده. فالقول بقدم أ نفس الإنسان مع القول بعدمها بعد وجودها مممّا لا يجتمعان؛ و المقدّم حقّ: فالتالي مثله.

بيان حقيقة المقدّم: كلّ ما هو قديم فإمّا أن لا تكون " له علّة أو تكون " له علّة؛ فإن كمان الأوّل فهو واجب الوجود و يمتنع عدمه: و إن كان الثاني فلابد لعدمه من سبب؛ فإمّا أن يكون بسبب عدم علّته عاد الكلام في عدم علّته و عدم علة بسبب عدم علّته كذلك إلى أن ينتهي الأمر إلى واجب الوجود؛ و هذا يقتضي أن يكون واجب الوجود قد عدم أوّلاً حتى أوجب عدمه عدم ذلك القديم؛ و لمّا كان القول بعدم واجب الوجود محالاً ح٨١> لاجرم بطل هذا القديم؛ و إن كان عدم القديم بسبب غير عدم علّته، فلابد و أن يكون ذلك السبب يقتضي عدم علّة القديم، لاستحالة انفكاك عدم المعلول عن عدم علّته؛ و إذا كان الأمر كذلك عاد الكلام في سبب عدم علّته و لزم من ذلك عدم واجب الوجود؛ و هو محال.

و قد عرفت الفائدة في تخصيص المدم بالقديم، فلا حاجة إلى إعادتها في كلّ صيفة.

و اعلم أنّ الوجوه التي يمكن تركّب هذه المقدّمات عليها الإنتاج هذا المطلوب منا الابدخل تحت الحصر و إنّما ذكرت هذه الثلاثة منها ليكون أنموذجاً للباقي؛ و من اعتبر هذه الأقديسة بميزان عقله مستغنياً في ذلك بالآلة التي تسمّى بالمنطق ثممّ وقيف عملى حسجج المعتقدّمين و اعتبرها أيضاً كذلك علم أنّ ما سلكتُه في هذه المقالة الإثبات هذا المطلوب هو طريق برهائي و

۳ م: يكون.

٦. م: الاجماع. ٢. م: بعدم.

۵ م: اثبات.

ا. م: يكون.

أنَّ الطريق التي سلكها مَن تقدُّم لإثباته ليست برهانية إلَّا بمزيد تقرير لمقدِّماتها، بل هي بدون ذلك إمّا خطابية و إمّا غيرها من الصنائع الأخر.

#### القصل العاشر

في ذكر ما وقفت عليه من حجج <٨٢> القائلين بأبديّة النفس الإنسانية ليتبيّن أنّ ما سلكتُه في هذه المقالة لإثبات هذا المطلوب هو أفضل من تلك الحجج

حكى أبوعلي أحمد المعروف بمسكويه في كتابه الذي سمّاه الفوز الأصغر أنّ افلاطون الحكيم اعتمد في بقاء النفس على ثلاث حجج:

أحدها: أنَّ «النفس تعطى الحيوة أبدأ كلُّ ما توجد فيه و كلُّ ما يعطي ' الحيوة أبدأ ما يوجد ' فيه<sup>٣</sup>؛ فالحيوة جوهرية لها<sup>٣</sup>؛ و ما<sup>٥</sup>كانت الحيوة جوهرية له فلن يمكن أن يقبل ضدّها و ضمدّ العيوة هو <sup>ع</sup> الموت؛ فالنفس إذن لايمكن موتها<sup>8</sup>.α

و الثانية: أنَّ النفس ليس فيها شيء من الرداءة و كلُّ ما ليس فيه شيء من الرداءة فعليس بغاسد؛ فالنفس " ليست بغاسدةٍ» ' أ.

و التالثة: «أنَّ النفس متحرَّكة بذاتها ١١ و كلَّ ما كانت حركته من ذاته، فهو غير فاسد؛ فالنفس غير فاسدة» ١٢. فهذا ما حكاء هذا الفاضل عن أفلاطون في الكتاب المذكور و لستُّ أفهمه كما ينبغي و لعلَّهم قد شرحوا ذلك بما تبيّن به صحَّة مقدّماته و صدق نتيجته إلَّا أنَّى لكوني لم آخذ علم الفلسفة عن معلّم و لا وقفتُ من مسطوراتهم على ما يدلّ على صحّة <٨٢> مقدّمات هذه العجج و لا على معرفة اصطلاحاتهم فيها. لا جبرم لم يسكنني أن أقبطع عمليها لا بـالصحّة

٦. م: تمطي.

آج ۾: لهر

٧. الغوز الأصغر: أن تقبل المرت.

9. القوز الأصغر: + اذأ.

١٢. القوز الأصغر، همانجا.

٣. الفوز الأصغر: .. وكلّ ... فيه.

ع الفوز الأصغر : . هو. ا

٨ الفوز الأصغر. صص ٨١ ـ ٨٦

١١. الغوز الأصغر: من ذاتها.

١٠. الفوز الأصغر، ص ٨٣.

۲. م : توجد.

٥. القوز الأصغر: لما.

و لا بالفساد؛ و لا يبعد أن يكون هذه الحجج قد حرّفت عند النقل و أنّ قبائلها لم يبقصد أن يجعلها مبرهنة على بقاء النفس، لكنّه ذكر كلاماً خطابياً؛ فظنّ المتأخّرون أنه قصد البرهان؛ و بالجعلة أنّ مقدّمات هذه الحجج من حيث إنها غير بيّنة بذاتها و لا لها ما تنبيّن أبه، فإنها لاتفي بإنتاج هذا العطلوب و ينبغي أن أذكر ما اختاره صاحب كتاب الفوز من شرح هذه الحجج ليتضح أنّ ما شرحوها به لا يكفى في بيان أنها برهانية.

و قال في شرح الحجّة الثانية ما هذه حكايته: «فأمّا <sup>۱۲</sup> الحجة الثانية، فإنّها مبنيّة على أنّه لا رداءة في النفس. فينبغي أن نشرح حقيقة الرداءة و ما يراد بها ليتمّ لنا سياقة البرهان بعد ذلك. فنقول: إنّ الرداءة مقترنة بالفساد و الفساد مقترن بالعدم و العدم مقترن بالهيولي»، فالرداءة مقترنة <sup>10</sup>

٢. الغور الأصغر: القوة.

٥. القوز الأصغر : و هي .

٨. الفوز الأصغر: عنها صدرت.

۱۱. م: مائية.

۱. م: يتبيّن.

٣. اللغوز الأصغر: المحرارة.

٧. القوز الأصغر: أيضا.

١٠. م: المضاد.

١٢. القوز الأصغر، صص ٨٣\_٨٣

۱۵. م: مقرنة.

٣. القوز الأصغراء أن.

۶. م: عنها.

٩. القوز الأصغر: العاقلة.

١١. م. فانبة

١٦. الفوز الأصغر: و أمّا.

بالهيولي. وبيان هذا الكلام أنّه حيث لا أهيولي فلا عدم و حيث حــ ۸۵ > لا عدم فــ لا فـــاد و حيث لا فـــاد فلا رداءة. فالهيولي معدن الرداءة و ينبوع الشرّ؛ و أصله الذي مستفرّع مــنه و مقابل هذه الرداءة الجودة و الجودة مقترنة بالبقاء و البقاء مقترن بــالوجود و الوجــود هــو أوّل صورة أبدعها الباري ــ جلّ و علا آ ــ. فلذلك هو خير محض لايشوبه عدم و لاشر و الحتصّ به العقل الفقال؛ و ذلك أنّ الوجود الحق الذي ليس فيه هيولانيّة و لا معنى الانفعال هــو العـقل الأوّل.

و في تبيين الخير و الشرّ و الشيء <sup>م</sup> الذي هو لاخير و لا شرّ كلام <sup>لا</sup> يخرج بنا عن حدّ <sup>1</sup> ما نحن فيه؛ و مَن قرأ أ كلام أفلاطون فيه و كتاباً لبرقلس خصّه به و كلاماً لجالينوس فيه تمبيّن له <sup>11</sup> معنى المراد <sup>11</sup> و يحتاج <sup>17</sup> إلى شرح <sup>17</sup> إلّا أنّى <sup>17</sup> قد اجتهدتُ في اختصاره و إيراده مع ذلك مشروحاً و نعود الآن؛ فنقول:

إنّ النفس صورة يكمل البدن بوجودها؛ ١٥ فليست ١٤ إذن هيولى؛ و قد بيّنا أيضاً أنها ليست صورة هيولانيّة، أي محتاجةً إلى الهيولى في وجودها؛ فالنفس ليس فيها شيء سن الرداءة ١٧٠ <٨٤ > فليس تفسد إذن١٨، فليس لها عدم؛ ١٩ فهي ٢٠ إذن باقية». ٢١

و أمّا الحجة الثالثة. و هي العبنية على أنّ النفس متحرّكة بذاتها: فهي تحتاج <sup>٢٢</sup> إلى معرفة هذه الحركة؛ و قد شرحها هذا الفاضل في كتابه بما هذه حكاية ألفاظه:

٢. الفوز الأصغر: منه يتفرع.

٥. القوز الأصغر: هيولي البنة.

٣. الفوز الأصغر: تعالى.

٩. م: قرام

ع الفوز الأصغر: ـ و الشيء

١٢. الفوز الأمسغر حاجته.

10. اللغوز الأصغر: + قيه.

١. م: لا حيث.

٣. العوز الأصغر: شرو لا عدم.

٧. القوز الأصغر: + طويل.

الغوز الأصغر + طوله.

١٣. الفوز الأصغر: الشرح.

النفوز الأصغر: و ليست. ٧

٨ م: جهد.

<sup>. 14.</sup> الفوز الأصغر: \_ معنى المراد. .

١٤. الغوز الأصغر: أنني.

١٧. الفوز الأصغر: رداءة.

٣٠. اللغورُ الأصغر: فالنفس.

٣٦. م: يحتاج.

٨٨. اللوز الأصغر: فالنفس ليس لها فساه.

الأفوز الأصفر: فالنفس ليس لها عدم.

٢١. اللغوز الأصغر، صصر ٨٢ ـ ٨٣

قال: «إنّ الحكماء لمّا لحظوا النفس من حيث هي ا متمّمة للبدن، محيية له: فقالوا: ٢ هي حيوة و لم يريدو!" بذلك أنها صورة". لأنّ هذا شيء قد وضح بطلانه؛ و إنّما أرادوا بذلك أنّها الجالبة <sup>٥</sup> للحيوة إلى البدن؛ فهي أوليّ بالحيوة منه؛ و لنّا لحظوها في نفسها من غير نسبة لها إلى البــدن قالوا: هي محرّكة ذاتها و قد أطلق عليها أفلاطون أنّها حركة؛ و ذلك أنّه قال ٌ في كتاب النو اليس: أنَّ '' الذي تحرَّكت ^ ذاته فجو هره حركة؛ فينبغي ' أن ينظر ' ' إلى حركة هذه النفس؛ ' ' فإنَّا قد قلنا: إنّ النفس جوهر و ليست بجمم و الحركات التي ٢٠ أحصيناها ــ أعني الستّ ــ هي حركات الجسم و ليس يليق شيء منها بهذا الجوهر.

فنقول: إنَّ هذه الحركة هي حركة "٢ الرؤية والجولان" أو هي جولان النفس الموجود لهــا دائماً؛ فانَّك لا تجد النفس خالية من هذه الحركة في حال من الأحوال؛ و هذه الحركة لمَّــا لم تكن١٥ جسمانية لم تكن مكانية و لمّا ح٨٧ > لم تكن مكانية لم تكن خارجة عن ذات النفس؛ و لذلك قال أفلاطون: جوهر النفس هي ١٤ الحركة و هذه الحركة هي حيوة النفس و لمّا كانت ذاتية كانت الحيوة لها ذاتية؛ فمَن أمكنه أن يلحظ هذه الحركة على أنَّها ثابتة في ذاتها و غـير داخلة تحت الزمان و أنّها محرّكة ذاتها ١٧ فقد لحظ جوهر النفس. ١٨ أعني بقولي «تحت الزمان» ١٩ أنواع الحركات الطبيعية "٢ كلُّها داخلة تحت الزمان: و ما كا ن في زمانٍ لم يصحّ وجوده٢٦ في الماضي منه أو المستقبل؛ و الماضي من الزمان فقد يقضي ٢٣ و ذهب و٢٣ المستقبل منه لم يأت

1. الغوز الأصغر: كانت.

٣. القوز الأصغر: الجالبة للحياة.

٧. القوز الأصغر: قال.

١٠. اللغوز الأصغر: ننظر.

١٢. الفوز الأصغر: +كتا.

١٥. م: لم يكن.

١٨. الفوز الأصغر: + و.

ا لا القوز الأصغر: + إلَّا.

٣. م: يرتدُوا.

ع اللغوز الأصغر: \_ قال.

ه الغوز الأصغر: الخالية.

٨ الفوز الأصغر: يحرك.

٢. الغوز الأصغر: قالوا.

٩. الغوز الأصغر: و يتبغي.

11. الغورُ الأصغر: هذه الحركة التي للنفس.

۱۲ م: + و. 14. الفوز الأصغر: ..و.

١٧. الغوز الأصغر: لذاتها. ١٤. الفوز الأصغر: هو.

٢٠. القوز الأصغر: الحركة. ١١. القوز الأصغر: + أن.

٣٢. الغوز الأصغر: قد تقضي.

٢٣. م: ـ و.

بعد؛ فالزمان لا وجود له إلَّا في السَّكون؛ ' فالحركات ' الطبيعية لا وجود لها إلَّا في السُّكون؛ '' و لذلك قال أفلاطون في كتاب طيماوس على لسان السائل: ما الشيء الكائن؟ لاوجود له و ما الشيء الموجود و لاكون له؟ يعني<sup>٥</sup> بالكانن الذي لا وجود له الحركة المكـانيّة. فـالزمان <sup>\*</sup> لم يؤهّله لاسم الوجود؛ إذ كان مقدار وجود٬ و^ إنّما هو فسي الآن و الآن إنّـما ٩ يـجري فسي ١٠ الزمان مجري النقطة من الخط؛ و ما كان قسطه من الوجبود لا ينثبت <٨٨> للـماضي و لا المستقبل ١١ و إنَّما هو بحسب الآن فليس يستحقُّ اسم الوجبود، بيل يتقال ١٢ هــو أبيداً في السكون١٣. فأمّا الموجود١٠ الذي لا يكون١٥ له، فالأشياء التي١٤ فوق الزمان،١٧ فهو أيضاً فوق الحركة الطبيعية ١٨ و ما كان أيضاً ١٩ فوق الحركة الطبيعية، فهو أيضاً فـوق الطبيعة و مــا كــان وجوده كذلك ، لم يدخل تبعث المناضي و ' ٢ المستقبل، بيل وجبوده أشبيه ببالدهر، أعيني السر مد<sup>11</sup> و البقاء». <sup>11</sup>

فهذا ما اختاره هذا الفاضل في شرح هذه الحجج و هو على ما تراه من التعمية و قلَّة الأفهام و هو أحوج إلى الشرح من الحجج التي جعلوها شارحاً و القدر الذي يفهم منه إذا أخذ عملى ظاهره لم يدلُّ على شيء منّا هو محتاج إلى الشرح من ثلك الحجج؛ فقد بان أنَّ هذه الحجج إذا أخذت على ما يلوح من المراد منها لاتفي بإنتاج المطلوب.

و احتج الرئيس أبوعليبن سينا على بقاء النفس بحجَّتين:

أحدهما: بيّن فيها أنّها لا تموت بموت البدن و لميتعرّض لأبديّنها و لا حاجة إلى ذكر هذه

١. الفوز الأصغر: التكون.

الفور الأصغر: + و.

٧. الفوز الأصغر: وجوده

١٠. الفوز الأصغر، من.

١٣. القوز الأصغر: التكون.

17. الفوز الأصغر: + هي.

١٨. الفوز الأصغر: و أمَّا الرجود.

الفوز الأصغر: السرمدية.

٣. فافوز الأصغر: التكون. ٢. الفوز الأصغر: و الحركات.

۵ الفوز الأصغر: عني.

٨ الفوز الأصغر: ـ و.

11. الفوز الأصغر: للمستقبل.

١٢. الغوز الأصغر: قال.

١٥. الفوز الأصغر:كون. 14. الغوز الأصغر: وأمّا الوجود.

14. للقوز الأصفر: + لان ماكان فوق الزمان.

٢٠. اللغوز الأصغر: + لا.

٩. الفوز الأصغر: ـ اتما.

هُ. اللَّهُوزُ الأَصْغُرُ: وَ الرَّمَانِيةُ؛ + لأَنَّهُ.

14. للغوز الأصغر: كون.

٢٢. الفوز الأصغر، صص ٨٣ــ٥٨

الحجة؛ لأنَّ المطلوب هو إنبات أبديِّتها.

و الثانية: ادّعى أنّها تدلّ على أنّ النفس غير قابلة للفناء حـ۸۹> البئّة؛ و لا أعلم هل هذه الحجّة و التي قبلها ممّا اخترعها من عند نفسه أو نقلها عمّن تقدّمه؛ و أنا أحكي هـذه الحججّة بألفاظه على ما ذكره في كتاب الشفاء و كتاب النجاة كتاب النفس المسشى بالمعاد. أ

قال: «و أقول أيضاً ": إنّ سبباً آخر لا يعدم النفس البتّة؛ و ذلك أنّ كلّ شيء من شأنـه أن يفسد بسببٍ مّا؛ ففيه قوّة أن يغنيه "، و قبل " الفساد فيه فعل بأن " يبقي.

و محال أن يكون من جهة واحدة في شيء واحد قؤة أن يفسد و فعل أن يبقى <sup>4</sup>، بل يهويه <sup>7</sup> للفساد و <sup>^</sup> ليس لفعله <sup>9</sup> أن <sup>11</sup> يبقى؛ فإنّ معنى القوّة مغائر لمعنى الفعل؛ و إضافة هذه القوّة مغائرة الإضافة هذا الفعل؛ لأنّ إضافة ذلك إلى الفساد، و إضافة هذا إلى البقاء؛ فإذ <sup>11</sup> الأمرين <sup>17</sup> مختلفين ما يوجد <sup>17</sup> في الشيء <sup>18</sup> هذان المعنيان.

فسنقول: إنّ الأشبياء السركبة و الأشبياء البسيطة التي هني قنائمة فني المركبة ينجوز أن يجتمع فنيها فنعل أن ينبقي و قنوّة أن يستسد؛ و<sup>10</sup> فني الأشبياء البسبيطة المفارقة الذات لايجوز 1<sup>9</sup> أن يجتمع هذان الأمران. 1<sup>1</sup>

و أقول بوجهٍ مطلقٍ: إنّه لايجوز أن يجتمع في شيء أحديّ الذات هذان < ٩٠٠ > المعنيان؛ و ذلك لأنّ كلّ شيء يبقى و له قوّة أن يفسد فله أيضاً ١٨ فوّة ١٩ أن يبقى؛ لأنّ بقاءه ليس بواجبٍ ضروري؛ و إذا لم يكن واجباً كان ممكناً؛ و الإمكان الذي يتناول الطرفين ٢٠ هو طبيعة القوّة. فإذن

٣ الشجاة؛ الشغاء: يقسد. ٣. م: فيل. ٥ الشغاه: أن.

هم الشفاه: ـ و محال أن ... يبقى. ٧. (النجاة؛ الشفاه): وتهيؤه. ١٠ الشفاه: ـ و.

٩. النجاة: كقمله.
 ١. الشفاء؛ النجاة: قاذن.

١٢. الشفاه: لأمرين. ١٣. النجاة: ـ مايوجه. ١٣. النجاة: + يوجه.

10. النجاة: + اما. 19. النجاة: فلايجوز.

١٧. م: + و أقول يوجه مطلق، انه لايجوز أن يجشم هذان الامران. ١٨. النجاة: ــايضاً.

النجاة: + أيضاً.
 النجاة: ـ الذي يتناول الطرفين.

۱. دلیل مذکور در بخش معاد، چنانکه در متن یاد شده، یافت نشد بلکه در بخش طبیعیات نجات و شفا آمد.
 است (نك به باورفی ۱۲ می ۱۲۲ همین کتاب).

يكون له في جوهر، قوّة أن يبقى و فعل أن يبقى ا؛ و قد بان أنّ فعل أن يبقى منه آلامحالة ليس هو قوّة أن يبقى منه؛ و هذا بين، فيكون آفعل أن يبقى منه أمراً آ يعرض للشيء الذي له قوّة أن يبقى أفتلك القوّة لاتكون ألنفس أذاتٍ منا بالفعل، بل للشيء الذي يعرض لذاته أن يبقى أبالفعل، لا أنه الحقيقة الذاتية أن يبقى أنا يبقى أنه الفعل، لا أنه الحقيقة الذاتية أن فيلزم من هذا أن تكون أن ذاته مركبة من شيء إذا كان، كان أنه فا موجوداً أنا بالفعل؛ و هو الصورة في كلّ شيء؛ و عن شيء حصل له هذا الفعل؛ و في طباعه قوّة أن و هو ماذته.

فيان كيانت النبفس بسيطة مطلقة لم تنفسم <sup>۱۷</sup> إلى سادّة و صورة <sup>۱۸</sup>؛ و إن<sup>۱۹</sup> كيانت مركّبة فلنترك <sup>۲۰</sup> المركّب و لننظر <sup>۲۱</sup> في الجوهر الذي هو مادّته؛ و لننصرف<sup>۲۲</sup> القبول إلى نـفس مادّته <sup>۲۲</sup> و لنتكلّم فيها.

و تقول ۲۱: إنّ ۱۵ المادّة إمّا أن تنقسم ۲۶ هكذا دائماً ۲۷ و يشبت ۲۸ الكلام دائماً و هذا محال؛ ح ۹۱> و إمّا أن لا يبطل الشيء الذي ۲۹ هو الجوهر و السنخ؛ و كلامنا في هذا الشيء ۳۰ هو السنخ و الأصل؛ و هو الذي يستيه ۳۱ النفس؛ و ليس كلامنا ۳۲ في ۳۳ شيء مجتمع منه و من شيء آخر. فتبيّن ۳۲ أنّ كلّ شيء هو بسيط غير مركّب أو هو أصل مركّب و سنخه؛ فهو غير مجتمع فيه

| ا. النجاة: + منه.            | ٢. الشجاء: و قد بان أنَّ فعل أنَّ يبقر | ن مته.                |
|------------------------------|----------------------------------------|-----------------------|
| ٣. النجاة: + إذاً.           | ٣. الشجاة: لأمر.                       | ٥. النجاة: ﴿ مِنْهِ . |
| ۶. م: لايكون.                | ٧. الثبهاة؛ الثقاه: . نقس.             | ٨. النجاة: له.        |
| ٩. الشفاه: تبقى،             | و ال الشجاة: ما أبه.                   | ١١. النجاة: بوجود     |
| ٢٠, الشفاء؛ النجاء: ذاته.    | ۱۳. م: یکون.                           | ۱۴. الشفاء: كانت.     |
| ١٥. الانتفاد: موجودة.        | ١٤. الشفاه؛ النجاة: فوته.              | ١٧٠. م: لم ينقسم.     |
| ١٨. النجاء: فلم تقبل الفساد. | ١٩. الشفاد: فإن.                       | ۲۰, م: فليترك.        |
| ۲۱. م: لينظر.                | ٢٢. م: ليتعبرف؛ الثقاه: لتصرف.         |                       |
| ٢٣. م: ماڏية.                | ٢٢. الشفاه: فنقول.                     | ٢٥. النجاء: + تلك .   |
| ۲۶. م: ينقسم.                | ۲۷. م: فايما.                          | ٨٨. الشفاء: نثبت.     |
| ۲۹. الاشتاه: ـ الذي.         | ٣٠. النجاة؟ المتقاه: + الذي.           | ٣١. الشفاه: تسميه.    |
| ۲۲٪ النجاة ـ ر هو الذي يسميه | ٣٣. النجاء: لا ني                      |                       |
| e a ca.b a do anos           |                                        |                       |

٣٤. النجاة؛ الشفاء: فبين.

فعل أن يبقي و قوّة أن يعدم بالقياس إلى ذاته. فإن كانت فيه قوّة أن يعدم، فمحال أن يكون فيه فعل أن يبقي: و إذا كان فيه فعل أن يبقى و أن يوجد فليس فيه قوّة أن يمعدم. فستبيّن أ إذن أنّ جوهر النفس ليس فيه قوّة أن يفسد.

و أمّا الكائنات التي تفسد، فإنّ الفاسد منها هو المركّب المجتمع؛ و قوّة أن يفسد أو يبغى " ليس في المعنى الذي به المركّب واحد، بل في المادّة التي هي بالقوّة قابلة كلا الضدّين؛ فليس إذن في الفاسد المركّب لاقوّة أن يبقي و لاقوّة أن يفسد، فلم يجتمعا " فيه.

و أشا المسادة: فامًا أن تكون مهاقية لا بقوة تستعدّ بها البقاء كما ينطن قوم؛ وإشا أن تكسون مساقية بسقوّة أبيها تبقي '': و ليس لها قبوّة أن تنفسد ''، بمل قبوّة أن تفسد '' مها تبقي خوهر المادّة فإنّ قوّة فسادها في جوهر '' هو المادّة فإنّ قوّة فسادها في جوهر '' هو المادّة لا في جوهرها.

ح٩٢ > و البرهان الذي يوجب أن كل كائن فاسد من جهة تناهي قؤتي البقاء و البطلان إنّما يوجب في ما هو ١٤ كائن ١٠ من مادّة و صورة و تكون ١٠ في مادّته ١٩ قؤة أن تبقي ٢٠ فيه تلك ١١ الصورة و قؤة أن تفسد ٢٠ هي منه ٢٠ معاً. كما قد علمت ٢٠؛ فقد بان إذن أنّ النفس الإنسانية ٢٥ لا نفسد البيّة ٩٠؛ و إلى هذا سبقنا ٢٠ كلامنا و بالله التُوفيق ٣٨. ٢٩

| ··-                                |
|------------------------------------|
| ١. الشفاه: فبين. ٢. النجاء         |
| ۲. الشفاه: قلم تجتمعا. ۵. م: یک    |
| ٧. النجاة؛ الشفاه: لليقاء 💎 م: يك  |
| ٠٠. م:يي <b>ت</b> ي. ١١. م: ي      |
| ١٣. النجائ فيها يحدث. ١٣. النج     |
| ۱۶. النجان ۱۷. النج                |
| 19. النجاة: المادة. ٢٠. م: يا      |
| ۲۷. م: يغسف. ۲۳. النج              |
| ۲۵. الاجاز: ۱۷ الإنسانية. ۲۶. الاج |
|                                    |

٨٨. الشفاء: الله الموفق؛ النجاة .. و بالله النوفيق.

<sup>74.</sup> الشجاة من الغرق في بحر الضلالات، صص ٢٨٣ - ١٣٨٦؛ و النفس من كتاب الشفاه، صص ٢١٦ ـ ٢١٨.

و قد احتج أوحد الزمان في كتاب المعتبر على أبدية النفس بأن قال ما هذه حكاية ألفاظه؛ «أقول: إنّ النفوس قد ثبت من حالها أنها جواهر غير جسمانية هي قوى فعّالة بذواتها، مستغنية في الوجود عن البدن؛ ففي أ نفس الفعل الصادر عنها من الإدراكات التي تتحصلها عسلى ما سلف القول فيه؛ فهي باقية لانموت بموت الأبدان و مفارقتها؛ و أقدّم على ذلك كلاماً في عدم الموجود بعد عدمه و بقائه بعد إيجاده؛ و إن كان الكلام فيه يليق بعلم بعد هذا لكنّه لايبعد عن هذا و هو نافع فيه.

فاقول: أمّا عدم الموجود بعد وجوده فيتحقّقه " من اعتبار ما يعرفه ممّا حمراه يسعدم بعد الوجود؛ إذ تجده على ضربين: فعنه حمّا > ما يعدم بعدم علّته و زوالها عن حال علّيتها ". كشوء المصباح يعدم بانطفائه و تغطيته؛ و لأجله حكم المعلّم الأوّل في هذا المعنى حكماً كلّياً؛ فقال: هإنّ علل الأعدام أعدام العلل». و منه ما تعدم معته و يبقي بعدها زماناً موجوداً. كالحرارة المستفادة في الماء عن النار تبقى وموجودة " بعد مفارقة النار في الماء؛ و لأجلها حكم الذي حكم أوّلاً بتلك القضية الأولى حكماً كلّياً يخالف الأوّل؛ فقال: إنّ الموجود لايعدم بنفسه و إنّما يعدمه ضدّه الذي يفسده " ؛ و لا يستوفي " الكلام في هائين القضيتين الكلّيتين المختلفتين ههنا، بل يتركهما " إلى العلم الأليق بهما و هو ما بعد هذا؛ و يكتفى " الآن بما يشهد به الوجود في حكميهما أو أن فيرينا الاعتبار أن كلّ ما يحدث عن علّته في غير زمان يعدم بعدمها و لا يبقي بعدها، كالمصباح يعدم نوره إذا انطفاً معه " ؛ و كلّما يحدث عن علّته في زمان و ينشأ أولا فأولا" يبقى بعد عدم علّته و لا يعدم بعدمها، كالحرارة المستفادة في الماء من النار، فالأوّل كما يوجد " في زمان يعدم في غير زمان و إلكابقي زمان و ينشأ ولا فأولا" يبقى غير زمان يعدم في غير زمان و الثاني كما وجد في زمان حدث فيه حمله > اولايبقي زماناً و

الدالمعتورة و في . ١٠ م: يحصلها؛ المعتورة تخصها. ١٠ م: لايموت.

المعتور: فتتحققه. ١٥ المعتور: تعرفه. ۶ المعتور: يما.

٧. المحتبر: هليته. ٨ م: يقلُم. ٩. م: يبقى.

١٠. م: موجوداً. ١٠ م: نفسده. ١٠ المعتبر: لانستوفي.

٨٣. م: تركهما: المعتبر: تتركهما. ٩٤. المعتبر: نكتفى. ١٥. المعتبر: من حكمهما.

١٤. المعتبر: + معاً. ١٤ م: فأولى. ١٨. المعتبر: وجد.

يعدم في زمان و له وجود في موضوع هو سبب البقاء بعد عدم الفاعل الموجد و هو الهيولى؛ فضدٌه أ يفسده بمزاحمته عليها، أعني على الهيولى و صرفه عنها و استيناره بها ليحكم علته الموجبة له فيها، كالنلج الذي يستولى على الماء الحارّ بعد مفارقة النار؛ فيبرده بصرف الحرارة عنه التي " هو ضدُها و استيناره الموضوع أ الذي لايمكن أن يجمعهما و ليس في ما يموجد و يعدم ما يكون له أبخلاف هاتين الحالتين. فالنفس التي هي جوهر غير جسماني ليس قوامها في وجودها بموضوع و لا هيولى؛ فليست من القسم الناني الذي يتعلَق وجوده بالموضوع و عدمه بالضدُ الطارد له عن الموضوع؛ فلا تفسد عمارقة البدن و لايبقي لوجودها و يعدم بعدمه المناند اليه سوى العلّة الفاعلية التي توجد الموجودها و تعدم أبعدمها.

و العلّة الفاعلية إذا كانت على كمال علّيتها حتى لا يكون لها شريك في العلّية منا ينسب إلى المعونة و الآلية أو الهيولي و المعتضى الذي يوجب الإرادة فيجعل الفاعل فاعلاً بالفعل و الوجوب بعد ما كان بالقرّة و الإمكان فاعلاً، لم يتوقّف وجوده أم معلولها و لم يتأخّر عن وجودها حمّه > و كذلك لا يتخلّف بعدها، بل يكون عدمه بعدمها؛ و العلل الموجبة بوجود الفوس قد عرّفها أو أنها أأ جواهر غير جسمانية و إن كانت لها علائق بالأجسام السماوية ألا كعلاقة النوس بالأبدان ههنا، بل تلك أخلص و أغنى في أفعالها عن موضوعاتها التي تفعل أفها و يها؛ و لذلك شرحٌ نقوله ألا في مابعد عند كلامنا في هذه النفوس.

وكون الأجسام التي تتعلّق ١٧ بها لا يتميّز منها أجزاء كالأعضاء يختص آليتها بالأنعال كلّ آلة بفعلٍ، كما في هذه الأبدان؛ و إذا كانت تلك النفوس عدلاً ١٨ لهذه و هي مستمرّة البقاء. فهذه في

|                    | L 11 4. MA              |                       |
|--------------------|-------------------------|-----------------------|
| ٦٠ المعبّر: الذي.  | ٣. المعيّر: علية.       | ا. المعتبر: و ضَلَه.  |
| ع م: فلا يقسد.     | ۵ المعتبر: حاله.        | ٣. المعتبر: بالموضوع. |
| ٩. م: الالهية.     | ۸ م: يعدم.              | ٧. م: يوجد.           |
| ١٢. اللعير: عرفتها | ١١. المعتبر: لرجود.     | ١٠. اللمعتبر: وجود.   |
| ۱۵. م: يفعل.       | ١٢. اللمعتبر: الشمائية. | ١٢. المعتبر: قائها.   |
| ١٨. اللمعتبر: علا. | ١٧. م: يتعلَّق.         | ۱۶. م: بقوله.         |

البقاء مستمرّة معها و حدث المعنى أو المقتضى و الهبولى قد قيل في ما سلف على الكمال و الاستقصاء: فهي علل تمامّة العملية لهما و أن أوجبت حدوثها عنها إرادة فيليس لهما إرادة عضادها و لاتناقضها حتى تعود فتريد عدمها كما أرادت وجودها: فإنّ السماء لاضدّلها و نفوسها لاتبخل بالوجود على ما أوجدته: فتستعيده منه: لأنّها أوجبته بكمال عمليتها؛ وليس للنفوس أضداد تفسدها أن لائها لا موضوع لها، ح مع المالاتها بالأبدان أضداد تفسدها أنها هي علاقتها بالبدن الذي كان موضوعاً لتملك العملاقة لا للنفس التي هي علاقتها "أنها هي علاقتها بالبدن الذي كان موضوعاً لتملك العملاقة لا للنفس التي هي علاقتها "أ.

فهذه هي الحجج المشهورة على هذا المطلوب و لم أقف على غيرها و كلّها يفتقر إلى بيان أنّ علّة النفس تعتنع العدمها و إلي آلمزيد تقرير لمقدّماتها و إلّا لم يكن برهانيّة. نعرف ذلك من حال نظرة آلفي كتب المنطق و قد عورض بعضها أو نوقض بما لا يقدح فيها عند التحقيق؛ و من أراد أن يقف على المعارضات التي عليها و المناقضات فعليه بالنظر في كتب المتكلّمين الذين ابتدؤوا للرد على الفلاسفة مثل كتب الإمام الغزالي و كتب الإمام فخرالدين بن الخطيب الرازي و غيرهما، و من كان من أهل التحقيق و نظر إلى الحق بعين الرضا و لم يسلك طريق الهوى علم أن ما اخترعته لإثبات هذا المطلوب من الأقيسة البرهائية و أنّ جميع ما حكيته من الحجج على إثباته لا يفيد اليقين إلا بزيادة تقريم كما ذكرتُ و هذا خاتمة الكلام في هذه المقالة و الحمدالله ربّ العالمين؛ و صلوته على أهل قدسه من الأنبياء و المرسلين خصوصاً على أفضل مخترعاته محمد النبيّ و آله الطاهرين.

٨. المعتبر: حديث المعين. ٢. المعتبر: ـ و.

الام: يعود. ۱۵ م: فيريك

۷ م: فيستعيده ۸ م: يقسفما.

و ( المعتبر في الحكمة، ج ٢ وصف ٢٢٠ ـ ٢٢٢.

١٢. م: الآ. (١٣. م: نظره

٣ م: بضادها.

<sup>. . . .</sup> 

۶ م لا يبخل.

٨. م: يفسفها.

١١. م: يحتنع.

مقالة في أن النفس ليست بمزاج البدن و لاكائنة عن مزاج البدن يشتمل على أحد عشر فصلاً

# قصل ۱ [في أنّه لاحاجة إلى تصوّر مهيّة النقس و المزاج و حقيقتهما ]

ح٩٧> اعلم أنه لابدً لمن اراد أن يبيّن أن النفس ليست بمزاج البدن و لا كائنة عن مزاج البدن أن يبتدئ ببيان أمرين: أن المراد بقولنا «النفس» ماهو؛ و الثاني أن حقيقة العزاج عبلى الوجه المتّفق عليه في ما بين الحكماء ماهو؛ و إنّما يحتاج إلى ذلك لأنّ قولنا: «النفس ليست بمزاج البدن أو ليست بكائنة عن مزاج البدن» تصديق و كلّ تصديق فلابدٌ فيه من تصوّر عنوان البدن أو ليست بكائنة عن مزاج البدن» تصديق و كلّ تصديق فلابدٌ فيه من تصوّر عنوان المحكوم عليه و العكم؛ و العلم بذلك من الأمور التي يشترك في العلم بها جميع المقلا؛ فإنّ كلّ أحدٍ يعلم بالضرورة أنّ كلّ ما ليس بمعلومٍ يستنع الحكم عليه أو به إلّا إذا كان عنوانه معلوماً ولا يفتقر في علمه بذلك إلى اكتساب.

و اعلم أنّه لولا هذا الاستثناء ـ أعني قولى: «إلّا إذا كان عنوانه معلوماً» ـ لكان أحد الأمرين لازم و هو إمّا كذب القضية القائلة ح٩٨ > «إنّ كلّ ما ليس بمعلوم يمتنع الحكم عليه» أو صحّة اجتماع النقيضين على الصدق: و ليس و لا واحد من الامرين بمصحيح؛ و إنّـما قملتُ: «أحمد الأمرين لازم»، لأنّ الموضوع في هذه القضية: إمّا أن يكون هو الأمر الذي عرض له أنّـه غمير

معلوم أو مجرّد اللامعلومية أو المجموع المركّب منهما؛ فإن كان موضوعها مجرّد اللامعلومية التي هي معلومة وجب أن يصدق عليها أنها يصحّ الحكم عليها و لايصح الحكم عليها و ذلك هو اللازم التاني؛ و إن كان موضوعها معروض اللامعلومية أو المجموع استحال الحكم عليه، لكونه غير معلوم. فكذب أنّ كلّ ما ليس بمعلوم يعتنع الحكم عليه؛ و الاستقصاء في هذا الهاب مسمًا يخرج عن غرض المقالة.

و ممّا يجب أن تعلمه أنّ التصور بحسب الذات و التصور الذي يفتقر إليه التصديق هو الأوّل؛ و أمّا الثاني فلا يشترط التصديق به، بل هو مشروط بالتصديق؛ فانّ الأقوال الشارحة لاتكون أ دالّة على مهيّة الشيء إلّا بالقياس إلى من يعلم وجوده، كما قد تبين في علم المنطق؛ أمّا من لا يعلم ذلك، فإنّها < 1 > بالنسبة إليه دالّة على مفهوم الإسم فقط؛ و ذلك هو التصور بالمعنى الأوّل؛ و إذا كان التصور بحسب الذات لا يحصل إلّا لمن حصل له العلم بوجود تملك الذات المتصورة، لاجرم كان هذا التصور مفتقراً إلى التصديق؛ إذ لامعنى للتصديق إلّا إدراك المهية مع الحكم عليها يوجودها أو عدمها أو وجود أمر بها أو عدمه عنها. فقد تبيّن من هذا أنّ التصور بالمعنى الثاني يفتقر إلى التصديق مفتقراً إلى المفتقر إلى المفتقر إلى المفتقر إلى المفتقر إلى الشيء فيكون التصديق مفتقراً إلى نفسه؛ و ذلك هو الدور المحال.

و إذا عرفتَ هذا، ظهر لك فساد قول من قال: «إنّ الموجودات السوجودة يستحيل الحكم عليها بنفي أو إثباتٍ، لكون عوائقها غير متصوّرة لنا» لأنّ هذا الوهم إنّما لزم لاعتقاد أنّ التصديق يفتقر إلى التصوّر بالمعنى التاني و هو المتصوّر بمحسب الذات جهلاً بأنّ لفظ التحصوّر سقول بالاشتراك على مسمّيات مختلفة. فأمّا من علم ما أصّلته إلى ههنا حمد > تبيّن له أنّه يكفي في الحكم عليها أن يكون متصوّرة بحسب عارض من عوارضها، كما يصدّق بأنّ كلّ ممكن له مؤثّر و إن لم يتصوّر مهيّة ذلك المؤثّر من حيث إنّها تلك المهيّة ماهي، لكنّا نتصوّرها تحوّراً نصوّراً مستفاداً من صفة عرضية، كما يقول بأنّ المؤثّر هو الذي لأجله ترجّح أحد طرفي الممكن ناقصاً مستفاداً من صفة عرضية، كما يقول بأنّ المؤثّر هو الذي لأجله ترجّح أحد طرفي الممكن

على الآخر أو الذي لأجله نظر إلى أحد الطرفين بدلاً من الآخر.

فقد بان أنّه لا حاجة في هذا المطلوب إلى إفادة تصوّر مهيّة النفس و حقيقتها و إن كان لابدّ من الإقادة ليبان أنّ المراد من قولنا «النفس» ما هو بحسب شرح الإسم و كذلك القسول فسي المزاج. فهذا ما أردتُ ببيانه في هذا الفصل.

#### فصل ۲ [في بيان شرح اسم النفس و إثبات وجوده]

اعلم أنه لابد في كلّ إنسانٍ من وجود شي. واحد يكون هو المدرك بجميع الإدراكات محسوسها و معقولها، بسيطها و مركّبها، كلّيتها و جزئيتها، حاضرها و غايبها؛ و لولا ذلك لما أمكنه بحكم على بعض أنواعها بالبعض؛ لأنّ الحاكم على شيء بشيء آخر لابد و أن يكون مصوّراً لهمما؛ و نحن <١٠١> نجد من أنفسنا أنّه يمكننا أن نحكم بالكلّي على الجزئي، كما نحكم على زيد بأنّه إنسان و بكلّ واحد من مدركات الحواش الظاهرة و الباطنة على كلّ واحد من مدركات الحواش الظاهرة و الباطنة على كلّ واحد منها، كما نحكم بأنّ هذا المطعوم هو ذلك الملموس و أنّ هذا المبصر هو ذلك المتخيّل.

ثمّ إنّا نجد من أنفسنا كوننا قادرين على أن نتصرَف " في الصور الموجودة في خزانة الحسّ المشترك التي تستيها الحكماء بالخيال. فنركب أبعضها مع البعض و نفصل معضها عن البعض، كما أنّا نتخيّل إنساناً رأسه رأس فرسٍ و شغتيه أمن حديد، طائرة في الجوّ إلى غير ذلك من المتخيّلات التي لا حقيقة لها في الوجود الخارجي؛ و بمثل هذا التصرّف نتصرّف في المعاني الموجودة في خزانة الوهم التي تستى بالحافظة، و قد نركب عده المعاني مع تملك الصور و نفصلها عنها أيضاً.

و جميع ذلك منا يدل على وجود شسيء واحمد فسي الإنسمان همو الذي يمدرك الكملّيات

١. م: الأجواد ٢. م: يحكم. ٣. م: تتصرف.

۱۶ م: فيركب. هم: يغصل، ۶ م: سفييه.

۷. م: ترکب، ۸ م: بفضلها.

و الجزئيات و هو الذي يدرك المحسوسات الحاضرة و هو الذي يتخيّلها بعد عينها و يستصرّف فيها و في المعاني التي تدركها من المحسوسات بالتركيب و التحليل، سواء <١٠٢> كان هذا الادراك أو هذا التصرّف بآلةٍ جسمانيةٍ أو كان لذاته من غير توسّط آلةٍ و هذا الشيء هنو الذي يشير إليه كلّ واحد منّا بقوله: «أنا» حين يقول: «أنا فعلتُ كذا». «أنا أدركتُ كذا».

و نظير هذا الشيء موجود في الحيوانات العجم أيضاً؛ فإنّها إذا أحسّت بصورة المؤذي خافت و إذا أحسّت بصورة العلدُ اشتهت؛ و لايمكن ذلك إلّا إذا كان هناك شيء واحد موصوف بجميع إدراكاتها الظاهرة و الباطنة.

و إذا عرفت هذا، فاعلم أنّ الشيء الموصوف بجميع هذه الادراكات هو الذي يعينه بقولنا: «النفس»؛ و التعريف المشهور عند الحكماء هو أنّها كمال أوّل لجسم طبيعي آلي؛ و بعضهم قال: كمال أوّل طبيعي لجسم آلي؛ و شرح هذين التعريفين مذكور في كتبهم؛ فلا حاجة إلى التطويل بذكره، لكنّى أقول: إنّ النفس بهذا المعنى يدخل فيها القوى النباتية أيضاً؛ فإذا أردنا تخصيصها بالنفس الإنسانية و العيوانية قلنا: إنّها كمال أوّل لجسم طبيعي آلي أو كمال أوّل طبيعي لجسم آلى من جهة ما تدرك و تعرّك بالإرادة.

و اعلم أنّ للحكماء خبطاً كثيراً في أنّ الحيوانات غير الناطقة هيل لها <١٠٣> نفوس مجرّدة \_ أى مفارقة للمادّة الجسمانية \_ أم نفوسها منطبعة في أبدانها، حالّة فيها حلولَ العرض في الجوهر؟ و لهم خبط أيضاً في أنّ الأنفس هل هي قديمة أم حادثة مع حدوث بدنها الخاص بها؟ و هل هي متحدّة في النوع أم نوع كلّ واحدة منها في شخصه؟ و قد طال النزاع بينهم في ذلك و كلّ واحد من هذه الأبحاث و إن كان غير مطلوب بالذات في هذه المقالة؛ فإنّ لي فيه نظراً نافعاً في ما أنا بصدده من بيان أنّ النفس ليست بكائنةٍ عن مزاج البدن و لا هي نفس مـزاج البدن؛ و سيأتي ذكر تلك الأنظار في الفصول المستقبلة إن شاء اللّه تعالى.

## فصل ٣ [في بيان حقيقة المزاج على الوجه المتفّق عليه في ما بين الحكماء ]

قالت الفلاسفة: «إنّ العناصر الأربعة ـ التي هي الأرض و الماء و الهواء و النار ـ إذا اجتمعت في بعض المركبات و اقتضى اختلاطها أن ينفعل عن البعض بحيث ينكسر صرافة كيفية أكلّ واحد منها بالآخر، فإنّه يحصل من ذلك كيفية متشابهة في أجزاء العركب متوسّطة أبين الأضداد و تلك الكيفية هي المزاج.» و اتّفقوا على أنّ ذلك لا يحصل إلّا إذا تصغّرت أجزاء العناصر و صار أكثر كلّ واحد منها معاشاً لأكثر ح ١٠٤ > الآخر.

و قد خالفهم في ذلك جماعة المتكلّبين و قالوا؛ لو كان الأمر كذلك لكانت تلك الانكسارات؛ إمّا أن تكون خالصة معا و إمّا أن يكون بعضها سابقاً على البعض؛ فإن كان الأوّل لزم حصول الكاسرين، و الانكسار دفعة واحدة و ذلك معال، لاستحالة أن يكون المنكسر كاسراً حال كونه منكسراً؛ و إن كان الثاني لزم أن يعود المكسور غالباً بعد صيرورته مغلوباً و ذلك محال، آ و هذا منا يقدح في العزاج على الوجه الذي ذكر تعوه.

و قد أجاب الفلاسفة عن هذا الاعتراض بأن قالوا: نحن ما ادّعينا أنّ انكسار كلّ واحد من العناصر الكيفيات معلّلاً بكيفية الآخر حتّى يتوجّه علينا ما ذكر تموه، بل عندنا أنّ لكلّ واحد من العناصر صورة مقوّمة، منها تنبعث كيفياته المحسوسة؛ فالصورة المائيّة غير البرودة و الرطوبة و الصورة النارية غير الحرارة و الببوسة و كذلك القول في الأرض ح١٠٥٠ > و الهواء؛ و هذه الصورة الاتقبل الأشدّ و الأضعف بخلاف هذه الكيفيات؛ و قد تزول الكيفية عن العنصر مع بقاء صورته النوعية، كما يتسخّن الماء ؟. فتزول برودته مع أنّ صورته المائية باقية.

ال م: كيفيته. ١ م: متوسط.

٣ م: + لاستحالة أن يكون المنكسر كاسراً حال كونه منكسرا و ان كان الشاني لزم أن يسعود المسكور غالباً بسعد صيرورته مغلوبا و ذلك محال.

۵. م: بالصورة. ع م: الماء.

قالوا: و إذا كانت الصور غير الأعراض و هي باقية من غير انكسار، لم يسلزم مس حسول الكاسرين مع الانكسارين محال؛ لأنه حينئذٍ يكون انكسار كيفية كلّ واحد من العناصر معلّلاً بالصورة المنقوّمة التي للآخر و إذا كانت الصورة باقية من غير انكسارٍ لم يلزمنا ما ذكرتم.

و قد أجاب بعض المتأخّرين عن هذا الجواب؛ فقال: إنّ الصورة إنّما يكسر بواسطة الكيفية؛ فيعود المحذور.

و أجيب عن ذلك بأنّه لايجوز أن تكون الصورة كاسرة بمجرّد نفسها إلّا بواسطة شيء البئة. فإن قال: «إنّ الكيفية لاتنكسر إلّا بما يضادُها، فيستحيل أن تكون الصور كاسرة لها؛ لأنّمها بمجرّدها لا تضاد الكيفيات» قلنا: كيف نقول ذلك و أنت تجد الواقع بخلافه؛ فإنّ الماء الشديد السخونة يطفىء النار، كما يطفؤها الماء البارد؛ و لو كان ح١٠٤ > كما زعمت لاستحال ذلك.

جواب آخر عن أصل الاعتراض: لِمَ قلتم إنّه إذا انكسرت صرافة كيفية كلّ واحد من العتاصر بكيفية الآخر ازم أن يكون المنكسر كاسراً حال كونه منكسراً و إنّما يلزم ذلك ان لو كان انكسار كلّ هذه الكيفية معلّلاً بكلّ هذه الكيفية؟ قلِمَ قلتم إنّ الأمر كذلك؟ و لِمَ لايجوز أن تكون العناصر المتضادة الكيفيات إذا اجستمعت انكسر صرافة كيفية كلّ واحد منها بكيفية الآخر، لابععني أن تكون كيفية العنصر بأسرها منفعلة عن كيفية العنصر الآخر بأسرها و كذلك انفعال التانية عن الأولى، بل بمعني أن تنفعل كيفية بعض أجزاء هذا العنصر عن كيفية بعض أجزاء ذلك العنصر و كيفية بعض أجزاء ذلك العنصر عن كيفية بعض أجزاء هذا العنصر؛ و يكون الجزء المنفعل عن ذلك مغائراً للجزء الذي انفعل ذلك عنه؛ وحينتُهُ لا يتوجّه علينا ما ذكر تموه، مع كون كلّ واحد من الكاسر و المنكسر هو الكيفية لا الصورة المقوّمة.

و اعلم أنّ لهم في كون الصور مغائرة للأعراض و في كون الكيفيات <١٠٧> قابلة للشدّة و الضعف و الصور غير قابلة لذلك أبحاثاً كثيرة لايليق بهذا الموضع.

۲ م یکون

٦. م: يكون

١. م: يكون.

٦. م: ينفعل.

فإن قيل: أ ليس قديان أنَّ التصوّر الذي يفتقر إليه التصديق إنّما هو التبصوّر الذي بــحـــب ألاِسم لا الذي بحسب الذات؛ فأيّ حاجةٍ في تعريف العزاج ههنا إلى إيراد هذه الأمور التي إنّما يحتاج إليها في تعريفه الذي هو بحسب ذاته دون الذي هو بحسب اسمه فقط؛ و هلًا اقتنع في تعريف المزاج بشرح اسمه فقط، سواء كان لذلك المسمّى حقيقة في نفس الأسر أو لايكمون و سواء كان حصول تلك الحقيقة في نفس الأمر ممكناً أو معتنعاً و ذلك مثل ما قالت الفلاسفة في حدّ الجنّ «إنّه حيوان متشكّل بأشكال مختلفة» مع كون الجمهور الأعظم منهم يتكرون وجوده في خارج الذهن و يقولون إنّ حصول مثل هذه الحقيقة في الخارج من الأمور المستنعة الوقوع؟ قلت: إنِّي ما أوردت ذلك بمعنى أنَّ التصديق الذي أروم إثباته مفتقراً إليه، لكنِّي استشعرتُ أن يقال: إنَّ المزاج بهذا التفسير أمر مستحيل الوقوع. كما هو مشهور في كتب المتكلِّمين و غيرهم؛ فيكفى هذا القدر في بيان المطلوب؛ لأنَّ <١٠٨> ما لا حصول له في نفس الأمر استحال أن يكون عين ما له حصول في نفس الامر أو علَّة لما يكون له حصول في نفس الأمر؛ فلو اقتنع بهذا القدر في بيان هذا المطلوب لكان كافياً في الغرض من غير حاجة إلى هذه البراهين الدقيقة التي لا يدركها إلّا أحاد من الناس؛ و بمجرّد هذا الاستشمار احتججت ' إلى إيراد ما أبيّن به [أنّ] الحجج التي قدح بها المتكلِّمون في إمكان حصول المزاج ليست يقينية، ليظهر أنَّ هذا القدر غير كافٍ في المطلوب و يتبيّن في وجه الحاجة إلى هذه البراهين و سأذكرها.

#### فصل ٣ [في بيان مراتب وجود الأشياء]

اعلم أنه يقال: «موجود» لما يكون حاصلاً في الاعيان، كأشخاص العيوانات و غيرها و يقال: «موجود» للأمور الاعتبارية التي حصولها في الأذهبان دون الأعيان، كالوجوب و الإمكبان و الامتناع و المؤثّرية و المتأثّرية و النقطة و الوحدة و الكثرة و غير ذلك؛ فإنّ جميع هذه الأمور و إن كان منها ما يكون للموصوف به وجود في الاعيان، كالواجب و الممكن و المؤثّر و المتأثّر

٦. م: احتجت.

والواحد ١٠٩٠ > و الكثير، ليس لها تحقق في الأعيان البتة؛ إذ لو كان للوجوب مثلاً وجبود خارج الذهن لكان إننا أن يكون واجب الوجود لذاته أو ممكن الوجود لذاته؛ لأنّ المهيّات الخارجية لا يخلو عن أحد هذين القسمين؛ فإن كان ممكن الوجود لذاته إفتقر إلى مؤثّر؛ فذلك المؤثّر إن كان غير ذات واجب الوجود احتاج الواجب لذاته في وجوب وجوده إلى غيره، فذلك محال؛ و إن كان المؤثّر نفس مهيّة واجب الوجود لزم أن يكون وجود المهيّة متقدّماً على وجوب وجودها و ذلك ظاهر البطلان؛ و إن كان الوجوب واجب الوجود لذاته و هو صفة لغيره و الصفة مفتقرة إلى الموصوف؛ فيكون الواجب لذاته مفتقراً إلى غيره؛ هذا خلف؛ و الوجوب ليس له في الأعيان وجود.

و تمام تقرير هذه الحجّة و استقصاء الأبحاث المتعلّقة بالوجود العيني و الذهني مذكور في المطؤلات.

و قد يقال: «موجود» لما يكون في اللفظ أو في الكتابة و معلوم أنّ ذلك إنّما يقال على سبيل المجاز؛ فإنّه ليس في اللفظ و الكتابة من الموجود الذي دلّ عليه <١١٠> شيء البتّة، بل إنّما يقال ذلك بمعنى أنّه وضع علاقة له دالًا عليه؛ فإنّ الكتابة تدلّ على اللفظ و اللفظ يـدلّ عـلى الوجود الخارجي؛ فالموجود بالحقيقة هو الموجود في الأعيان و ما عداه فإنّما يقال له موجود على المجاز.

و [قول] الذين قالوا: «إنّ الفرق بين الموجودات الخارجية و الموجودات الذهبئية [هو أنّ الموجودات الذهبئية [هو أنّ الموجودات الذهبئية] يستحيل أن تكون أقائمة بأنفسها، بل لابدّ و أن تكون أحاصلة في الشيء المدرك لها حصول المرض في الجوهر و أنّ الموجودات الخارجية لايمتنع فيها أن تكون أقائمة بأنفسها أو تكون في محلّ لايكون مدركاً لها، كالسماء و الأرض و السواد و البياض و غيير ذلك، كلام في غاية السقوط؛ و تما يدلّ على بطلانه أنّ الإنسان قعد بعلم بمضادة السواد و البياض؛ فهو في تلك الحال لابدّ و أن يكون مدركاً لهما؛ قلو لزم من الإدراك حصول مهيّة

۳. م: يكون.

۲. م : یکون.

۱ م : یکون.

۲. م: یکون.

المدرَك في نفس المدرِك للزم اجتماع الضدّين في محلّ واحد و ذلك محال؛ و على بطلائه أدلّة كثيرة ليس هذا موضع ذكرها.

## قصل ۵ [في أنَّ علَّة الحادث الزماني حادثة زمانية ]

منا يجب أن تعلمه أنه لابد لكل حادث من سبب حادث؛ <١١١> و لست أعني بالعدوث هينا ما تعيته الفلاسفة من كون الشيء لايستحق الوجود من ذاته، بل من غيره؛ فإن هذا هو الذي يسمّونه بالحدوث الذاتي؛ و لا يستمرّ صدق هذه القيضية عليه؛ لأنّ السعلول الأوّل الواجب الوجود لذاته حادث بهذا التفسير مع كونه لايفتقر إلى أن تكون أ علته حادثة لابهذا التفسير و لا بالتفسير الذي أعيّنه في هذا الموضع، بل المراد بالحدوث ههنا هو وجود الشيء بعد عدمه في زمان ماض؛ و الفرق بين هذا الحدوث و بين الحدوث الذاتي ظاهر؛ فإنّ أحدهما و هبو الذاتي حصل حيث لايكون الآخر حاصلاً. كالممكن؛ فإنّه يستحق من ذاته أن لا يستحق الوجود و العدم من ذاته؛ فهو حادث حدوثاً ذاتياً و مع هذا فقد لايتقدّمه زمان يكون فيه معدوم، كالعالم؛ فإنّه عند الفلاسفة قديم بالعدم المقابل للحدوث الزماني و هو دوام الوجود في الماضي و هو مع ذلك ممكن الوجود لذاته عندهم.

و إنّما قلتُ: «إنّ الحادث الزّماني لابدُله من سبب حادث بالعدوث الزماني» لأنّه لو لم يصدق <١١٢ > هذه القضية لكان إمّا أن لايفتقر الحادث إلى علّة أصلاً و إمّا أن يكون حصوله بعلّة دائمةٍ؛ و الأوّل معلوم البطلان بالبديهة؛ فإنّ كلّ أحد يعلم بضرورة عقله أنّ المعدوم المستمر العدم لايتبدّل حدمه بالوجود ما لميتحقّق أمر من الأمور يرجّع جانب وجموده عملى استمرار عدمه و ذلك هو المؤثّر؛ و كذلك القول في الموجود المستمر الوجود؛ و من يتوقّف في صدق عدم أنسفية، فإنّما يتوقّف لأنّه ربّما لاينكشف له ما يراد بلفظ الحادث و لفظ السبب؛ فإذا تصوّر المراد من هائين اللفظين، صدق عقله بالضرورة بأنّ لكلّ حادث سبباً؛ و الثاني دو هو أن يكون المراد من هائين اللفظين، صدق عقله بالضرورة بأنّ لكلّ حادث سبباً؛ و الثاني دو هو أن يكون

١، م: يكون . ٢. م: الوجود.

الحادث مفتقراً في حصوله إلى علّة دائمة \_باطل أيضاً و إلّا لكان وجوده في بعض الأحوال دون البعض ترجيحاً بلامرجّح و هو محال؛ فلابدّ و أن تكون العادث الزماني حادثة زمانية أيضاً، و هو المطلوب.

# فصل ع [في أنّ العلّة لوجود الحادث الزماني مركّبة من موجود دائم الوجود و من سبق حادث آخر )

و هذه العلّة من حيث إنها حادثة يتوقّف على حادث آخر أيضاً كذلك ح١١٣ > إلى لانهاية؛ و تلك العلل فكونها غير متناهية استحال أن تكون معاً في الوجود و إلاّ لحصل من الحادث الأول اللي غير النهاية جملة أخرى؛ فالجملة الثانية: إنا أن تكون أجزاؤها بحالة يصدق عليها أنها أو أطبقت على أجزاء الجملة الأولى انطبق كلّ جزء من أجزاء الجملة الأولى انطبق كلّ جزء من أجزاء الجملة الأخرى بحسب الترتيب أو لا تكون أبحالة يصدق عليها ذلك؛ فإن كان الأول لزم أن يكون الناقص مساوياً للزائد؛ و هنو معلوم بحالة يصدق عليها ذلك؛ فإن كان الأول لزم أن يكون الناقص مساوياً للزائد؛ و هنو معلوم البطلان؛ و إن كان الثاني فذلك يقتضي انقطاع الجملة الثانية من الجانب الآخر ضرورة؛ لأن كلّ جملتين موجودتين مترتبين بالطبع متناهيتين من طرف واحد لم يصدق على إحذيهما بأنها لو أطبقت على الأخرى، بمعنى مقابلة الجزء الأول من الجملة الثانية بالجزء الأول من الجملة الثانية متناهية ها كانت منقطعة من الجانب الآخر في نفسها؛ و إذا كانت الجملة الثانية متناهية ح ١١٠ > و كان زيادة الأولى عليها إنها هو بمرتبة واحدة نقط، وجب أن تكون الجملة الثانية متناهية و قد فرضت غير ابناهية؛ هذا خلف.

فتلك الأسباب و المستبات العادثة استحال أن تكون <sup>٧</sup> معاً في الوجود و يمتنع أن يكـون

۲. م: یکون .

٢. م: يكون.

۱. م. یکون.

ع م: يكون.

۵. م: یکون.

۴. م: یکون.

٧. م: يكون.

السابق منها علَّة تامَّة للاحق؛ لأنَّ السابق غير موجود حالةً وجود اللاحق؛ فلا يكـون مـقارناً و العلة التامَّة يجب أن تكون ' مقارنة للمعلول.

و الدليل على أنّ المعلول يجب وجوده مع العلّة، أنّه لو لم يكن كذلك لكان الشيء إمّا أن يؤثّر حال وجوده أو حال عدمه؛ و الثاني ظاهر البطلان؛ و الأوّل يقتضي أن تكون العلّة في يؤثّر حال وجوده أو عالى عدمه؛ و الثاني الحال؛ و هذا غير معقول؛ لأنّا لانتصوّر من التأثير إلّا كون الأثر حاصلاً بعصول المؤثّر؛ فلو كانت العلّة مؤثّرة في المعلول حال عدمه أو لاحال وجوده و لا حال عدمه للزم من الأوّل الجمع بين الوجود و العدم؛ و من الثناني إثباتُ الواسطة بينهما؛ و كلاهما محال؛ فهي إذن مؤثّرة فيه حال وجوده؛ فوجبت المقارنة و إذا استحال أن يكون و كلاهما محال؛ فهي إذن مؤثّرة فيه حال وجوده؛ فوجبت المقارنة و إذا استحال أن يكون السوابق ح100 > من هذه الحوادث علّة ثائة للاحق و قد تبيّن أنّ كلّ واحد منها محتاج إلى المحادث الذي قبله، وجب أن تكون العلّة الثائة لوجود العادث الزماني مركّبة من موجود دائم الوجود. [و] من سبق حادث آخر؛ و ذلك هو المطلوب من هذا الفصل و هو من الأصول التي يجب في هذه المقام تحقّلها.

## فصل ٧ [في امتناع صدور البسيط عن العلّة المركّبة ]

و العلَّة إذا كانت مركَّبة استحال أن يكون المعلول الصادر عنها بسيطاً؛ لأنَّه لو كان ذلك جــائزاً لكان إمّا أن يكون كلّ واحد من أجزاء تلك العلَّة أو الواحد منها مستقّلاً بالتأثير أو لايكون.

فإن كان الآوّل امتنع استنادُ أ التاثير إلى الكلّ؛ لأنّ الجزء سابق على الكـلّ؛ فـيكون أولى بالتأثير منه و فرضنا أنّ المؤتّر في ذلك المعلول هو الكلّ؛ هذا خلف.

و إن كان الثاني فلا يخلو: إمّا أن يكون لكلّ واحد منها<sup>ه</sup> تأثير في شيء من ذات المعلول. بحيث يعصل من اجتماعها <sup>ع</sup>ذلك المعلولُ بتمامه؛ و هذا محال؛ لأنّه يقتضي أن يكون المعلول

٣. م: يكون.

آ. م: يوجب.

ا. م: يكون.

9 م: اجتماعهما.

۵ م: منهما.

الرام: استثناء.

مركّباً و فرضناه بسيطاً؛ هذا خلف؛ و إما أن لايكون لشيءٍ منها تأثير في شيء من ذات المعلول أصلاً؛ فعند اجتماعها إن بقيت كما كانت قبل الاجتماع <١١٤ > وجب أن يبقي الكلّ غير مؤثّر، كما كان كلّ واحد من أفراده غير مؤثّر و كنّا فرضنا أنّ الكلّ مؤثّر؛ هذا خلف.

و إن حصل هناك أمر زائد لم يكن حاصلاً قبل الاجتماع يكون هو العلّة لوجود ذلك البسيط. فلا يخلو: إمّا أن يكون وجودياً أو عدمياً؛ فإن كان عدمياً استحال أن يكون مستقلاً بالتأثير في ما هو موجود و فرضناه مستقلاً بذلك؛ هذا خلف؛ و إن كان وجودياً فإمّا أن يكون بسيطا أو مركّباً؛ فإن كان بسيطاً عاد الكلام في صدور، عن تلك العلّة المركّبة؛ و إن كان مركّباً كان الفول في كيفية صدور ذلك البسيط عنه كالقول في الأوّل؛ و عملى التقديرين يملزم التسملسل؛ و هو محال.

و هذا برهان قاطع في أن علّة البسيط يستحيل أن تكون المركبة؛ و الذين ذكروا هذا البرهان إنّما جعلوه حجة على استحالة وقوع التركيب في العلّة المؤثّرة على الإطلاق، سواء كان معلولها بسيطاً أو مركباً. قالوا: لوحصل التركيب في العلّة المؤثّرة لكان إذا اجتمعت تلك الأجزاء فإمّا أن يحصل الها عند الاجتماع أمرً مّا لم يكن حاصلاً قبل ذلك ح١١٧ > أو لا يحصل، لاجائز أن لا يحصل و إلّا لكان حالها عند الاجتماع كحالها عند الانفراد في عدم حصول المعلول عنها؛ و لا يحصل الها عند الاجتماع أمرُ زائدً؛ لأنّ المؤثّر في تلك الزائد: إن كان مجموع تلك لا جائز أن يحصل أنها عند الاجتماع أمرُ زائدً؛ لأنّ المؤثّر في تلك الزائد: إن كان مجموع تلك الأجزاء كان الكلام في كيفية حصوله كالكلام في الأوّل و يلزم التسلسل؛ و إن كان المؤثر فيه كلّ واحد من تلك الأجزاء أو الواحد منها لزم أن يكون باقي الأجزاء حشواً في التأثير لاحاجة إليها؛ و هذا خلف؛ و إذا بظل القسمان حصل المطلوب و هو استحالة التركيب في العلّة.

فهذا محصّل كلامهم في هذا الموضع و عندي أنّه لايفي بإنتاج هـذا المـطلوب، لجـواز أن يكون المعلول مركّباً و يكون كلّ جزء من أجزاته صادراً عن جزء من أجزاء ذات العلّة؛ و على هذا التقدير يندفع ما قالوه في هذه الحجّة.

٦. م: لا تحصل،

۲. م: تحصل.

۱ م: یکون.

أمّا قولهم: «لو لم يحصل لتلك الاجزاء عند الاجتماع أمرٌ زائدٌ على ذات كلّ واحد منها لكان حال تلك الأجزاء عند الاجتماع كحالها عند الانفراد، فلما لم يستقلّ واحد من تلك الأجزاء حال الأجزاء عند الاجتماع» قلتُ: هذا إنّما يلزم لو كان حامد من تلك الأجزاء عند الانفراد ليس له تأثير أصلاً في شيء من ذات المعلول أمّا على تقدير أن يكون لكلّ واحد منها تأثير في شيء من الذات المعلولة يندفع هذا الإلزام؛ لأنّه كما يعقل حصول ذات العلّة من مجموع أجزائها فكذلك تعقل حصول مهيّة معلولها عند اجتماع أجزائه التي كلّ واحد منها صادراً عن جزء من أجزاء مهيّة العلّة.

و أما قولهم «لو حصل لها عند الاجتماع أمرٌ زائدٌ لكان المؤثّر في ذلك الزائد إمّا مجموع تلك الأجزاء أو كلّ واحد منها أو واحداً منها معيّناً» قلتُ: المختار في هذا المقام أن يكون المؤثّر هو المجموع.

قولهم: «يكون الكلام في كيفية حصول ذلك الزائد كالكلام في الأوّل» قلتُ: و إن يكن <sup>\*</sup> كذلك فما الذي يلزم؟

قولهم: «متى عاد الكلام كما كان أوّلاً لزم التسلسل و قد بيّنت استحالته» قلتُ: إنّما يلزم من هذه الصورة لو افتقر كلّ زائد في صدوره عن ح١١٩ > تلك العلّة إلى زائد آخر؛ و قد تبيّن أنّ ذلك لا يلزم إلّا على تقدير أن لا يكون لشيءٍ من أجزاه ذات العلّة عند الانفراد تأثير في شيء من ذات المعلول البئّة؛ فلِمَ قلتم إنّ الأمر كذلك؟ و على هذه الحجّة سؤالات أخر سيأتي في ما بعد أن شاء اللّه نعالى.

#### فصل ٨ [في بيان أنَّ التفس يستحيل أن تكون مركّبة]

لو كانت النفس مركّبة من اجزاء فوق واحدة ـ سواء كانت الأجزاء حسّية أو عقلية ـ الكانت: إمّا

ال م: فكل الله م: ليكن.

أن تكون عالمة أو لاتكون. أ

لا جائز أن تكون "غير عالمة لما تبيّن من قبل و لأنّ الإنسان قد يقول: «أنا علمتُ» و «أنا أدركتُ» مع أنّ هذه التاء المضمومة في قوله: «علمتُ» و «أدركتُ» إنّما " هي ضمير عن نفسه و إشارة إليها؛ فيكون علمه في هذا الحال بأنّ نفسه عالمة من أجلّ العلوم البديهية و أقواها.

و لا جائز أن تكون<sup>٥</sup> النفس عالمة و إلّا لكان الموصوف بذلك العلم ــ أعنى الشميء الذي يقال إنّه عالم ــ إمّا أن لايكون كلّ ذلك المركّب [أو يكون كلّه. فان كان] موصوفاً بذلك العملم بعض ذلك المركّب لاكلّه، فلا يخلو: إمّا أن لايكون ذلك البعض قابلاً للقسمة الفرضية و إمّا أن يكون قابلاً ح١٢٠ > لها.

و الأوّل ينقسم إلى قسمين؛ لأنه إمّا أن لايكون ذلك البعض متحيّراً و إمّا أن يكون متحيّراً؛ فإن كان الأوّل فذلك هو المطلوب؛ و إن كان الثاني فهو البوهر الفرد؛ و الأدّلة على إبطاله كثيرة؛ و هي مشهورة في الكتب و أنا أذكر منها في هذا الموضع دليلاً واحداً فأقول: لو كان البحوهر الفرد \_ و هو الجزء الذي لايتجزّى لاعيناً ولا وهماً و هو مع ذلك متحيّز \_ موجود، لافتقر من حبث هو متناه إلى أن يحيط أبه حدّ واحد أو حدود، فيكون منشكّلاً؛ فإن كان شكله مستديراً فإذا فرضنا انضمام أمثاله إليه حصلت الفرج في ما بين تلك الأجزاء بالضرورة؛ و كل واحد من تلك الأجزاء بالضرورة؛ و كل واحد من تلك الفرج إن كان أقل من جوهر فرد فذلك هو المطلوب؛ و إن لم يكن أقلّ منه فرضنا المحية جوهراً آخر، فلابد و أن ينتهي الأمر إلى فرجة لايتسع بجوهر فرد؛ فينقسم ما لايتجزّى؛ هذا خلف؛ و إن كان شكل الجوهر الفرد غير مستدير كان جانب ضلعه صغايراً لجانب زاويته؛ فينقسم؛ و ذلك أيضا خلف محال؛ فيطل أن يكون ذلك البعض متحيّزاً.

و الثاني \_ و هو أن يكون ذلك البعض <١٢١ > قابلاً للقسمة الفرضية \_ يعود التقسيم الأوّل فيه بعينه؛ فيقال: الموصوف بذلك العلم إمّا أن يكون كلّ ذلك البعض أو لايكون كلّه. بل بعضه:

۳. م: یکون.

ام و تحیط

٣. م : بكون.

٥ م: يكون

۱. م : یکون.

الم دان ما.

٧ م: وصفنا.

و الكلام في الأوّل سيأتي؛ و في الثاني أنّ ذلك يقتضي أنّ كلّ ما يكون قابلاً للقسمة الفرضية، فإنّه لايتّصف بذلك العلم و هذا يلزم ــكما يتبيّن في المنطق ــ أنّه لاشيء ممّا يكون متّصفاً بذلك العلم يكون قابلاً للفسمة الفرضية.

و إن كان كلّ ذلك المركّب موصوفاً بذلك العلم، فلا يخلو: إمّا أن يكون كلّ واحد من أجزاء ذلك المركّب عائماً أو لايكون.

فإن كان الآؤل: فإمّا أن يكون كلّها عالمة بعلم واحدٍ أو يكون كلّ واحد منها عالماً بعلمٍ غير العلم الذي يعلم به الآخر؛ و يلزم من الآؤل أن يكون العرض الواحد حالاً في أكثر من محلّ واحد في حالة واحدة و هو محال؛ إذ لو جاز ذلك لما تميّز العرضان الحاصلان في المحلّين دفعة عن العرض الواحد القائم به أ دفعة؛ فلا يتميّز وجود العرض الآخر عن عدمه؛ فيصدق عليه أنه موجود [و] معدوم معاً؛ حمرة > هذا خلف؛ و يلزم من الثاني أن يكون كلّ جزء من تملك الأجزاء العالمة نفساً؛ فيكون الذي فرضنا أنّه نفس واحدة هو نفوس كثيرة؛ و هذا خلف أيضاً.

و إذا كان الثاني ـ و هو أن لا يكون كل واحد من أجزاء ذلك العركب عالماً \_ فعند اجتماع تلك الأجزاء: إمّا أن يحدث العلم في ذلك المجموع أو لا يحدث؛ فإن لم يحدث لم يكن ذلك المركب عالماً؛ و فرضناء عالماً، هذا خلف؛ و إن حدث فلا يخلو: إمّا أن ينقسم بمانقسام ذلك العركب أو لا ينقسم: و الأوّل محال: لأنّ العلم المتعلّق بالأمور البسيطة كالعلم بذات البارى و الوحدة و النقطة و جميع التي يتركّب منها المركّبات يستحيل أن ينقسم و إلّا لكان كلّ واحد من أجزائه إمّا أن يكون عالماً، أو لا يكون؛ فإن كان عالماً فإمّا أن يكون بكلّ ذلك المعلوم أو لا يكون كذلك العملوم أو الايكون كذلك؛ و الأوّل يقتضي أن يكون الجزء مساوياً للكلّ في تمام المهيّة أو أن يكون العلم الواحد لاواحداً بل علوماً كثيرة، و كلاهما محال؛ و الثاني يتبيّن بطلانه بأن يقال: إن أجزاء ذلك العلم إذا اجتمعت و لم يحصل العلم بكلّ ذلك المعلوم فيكن هناك علماً بذلك حرامة الله الأجزاء عن أصلاً؛ هذا خلف؛ و إذا اجتمعت و حصل العلم بكلّ ذلك المعلوم فلا يخلو حال تلك الأجزاء عن أحد أمرين: أحدهما أن يكون كلّ واحد منها متعلّقاً بجزءٍ من أجزاء ذلك المعلوم؛ و ثانيهما أن

٢. م. الهيئة.

لايكون كذلك، بل يكون كلّ واحد منها علماً بأمرٍ خارجٍ عن ذلك المعلوم و أجزائه. أمّا الأول فباطل؛ لأنه يقتضى أن يكون ذلك المعلوم مركباً و فرضناه بسيطاً؛ هذا خلف؛ و أمّا الثاني فباطل أيضاً؛ لأنه على هذا التقدير لاتكون الله الأجزاء أجزاء لذلك العلم المتعلّق بذلك المعلوم، لكنّها تكون الجزاء للعلّة الفاعلية و لعلّته القابلية و الكلام إنّما يكون في أجزاء العلم شفسه لافي أجزاء قابله أو فاعله. فإن لم يكن كلّ واحد من أجزاء العلم عالماً عاد الكلام في أنه عند اجتماع تلك الاجزاء إن لم يحدث العلم بذلك المعلوم لم يكن هناك علماً به و الكلام إنّما كان على خلافه؛ و إن حدث كانت تلك الأجزاء أجزاء لقابله أو لفاعله؛ و ليس الكلام فيهما، بمل على أجزائه.

و إذا عرفت هذا تبيّن لك أنّ علم النفس يستحيل أن ينقسم؛ لأنّه متعلّق بالمركبات؛ فيكون الامحالة متعلّقاً ح١٢۴ > بالبسائط؛ لأنّ العلم بسالمركب مشسروط بسالعلم بسالأجزاء و أجسزاه المركّب بسائط "؛ و قد ظهر أنّ العلم بها يمتنع انقسامه.

و الثانى، و هو أن لاينقسم العلم بانقسام ذلك المركّب ـ محال أيضاً؛ لأنّ كلّ عالم لابدّ و أن يكون بينه و بين العلم نسبة و إلّا لم يكن<sup>٥</sup> كونه عالماً به أولى من كون غيره عالماً به و تملك النسبة: إمّا أن يكون لكلّ واحد من أجزاء المركّب أو يكون لبعض أجزاء المركّب دون البعض أو لايكون لواحد من أجزاء المركّب نسبة إليه.

و الأوّل باطل؛ لأنه إن كانت النسبة إلى ذات العلم بأسره، فمعلوم كلّ واحد من الأجزاء ليس هو جزءاً من المعلوم، أبل المعلوم كما هو؛ فيكون معلوماً مراتب كثيرة؛ و ذلك محال؛ و إن كانت نسبة كلّ واحد إلى شيء من ذات العلم غير ما إليه نسبة الآخر، فهذا يقتضي أن يكون ذات العلم منقسمة؛ و هو خلاف الغرض.

و الثانى \_ و هو أن يقال: النسبة لبعض أجزاء المركب دون البعض \_ باطل أيضاً؛ لأنّ الكلام البس هو في الذي لانسبة له. بل في الذي له إليه نسبة؛ فإن كان مركّباً عاد ما تقدّم من الكلام: و إن لم يكن مركّباً حاد كان عركباً عاد ما تقدّم من الكلام:

الا م: الحلة.

۲. م: یکون.

۱. م: یکون

۶. م: المعلوم.

۵ م: لم یکون.

۴ م: البسائط.

و التالث ـ و هو أن يقال: لانسبة لواحدٍ من الأجزاءِ باطل أيضاً؛ لآنه حينتذٍ يكون جميع الأجزاء خالية عن تلك النسبة؛ فلا يكون المجموع الذي له نسبة إلى ذات العلم له نسبة إليه؛ هذا خلف.

فهذا برهان قاطع في أنّ النفس يستحيل أن تكون <sup>ا</sup> مركبة. سواء كانت إنسانية أو حيوانيّة و يتبيّن به أيضاً استحالة حلولها في محلّ مركّبٍ.

## فصل ؟ [في ترتبب هذه المقدّمات لينتج أنّ النفس ليست بمزاج البدن و لاكاننة عن مزاج البدن]

و إذ قد فرغت من بيان هذه المقدّمات فلأشرع الآن في تركيبها لبنتج عنها المطلوب؛ فأقول: كلّ نفسي قديمة و لا شيء منا هو مزاج البدن و حادث عن مزاج البدن قديم. ينتج من الشكل الثاني من الضرب الأوّل منه: «فلا شيء منا هو نفس يصدق عليه أنّه مزاج البدن». أمّا الكبرى، فظاهرة؛ و أمّا الصغرى، فالبرهان عليها أنّها آلو لم تكن أ قديمة لكانت حادثة و كـلّ حمادث مركّب و لاشيء منا هو مركّب نفس بالضرورة. ينتج من الضرب الثاني من الشكل الأوّل: «فلا شيء منا هو حادث بنفس ألضرورة». و هذه النتيجة تتعكس ـ أكما تبيّن في المنطق \_ أنّه لاشيء منا هو نفس حادث دائماً، فالنفس ليست بحادثة؛ ح١٣٤ > فهي إذن قديمة.

و صغری هذا القیاس بتبیّن بأن یقال: كلّ حادث فإنّ علّته التامّة مركّبة من موجود دائم و من سبق حادث آخر و كلّ ما علّته التامّة مركبة؛ فهو مركّب.

و المقدّمتان سبق بیانهما؛ فینتج «أنّ كلّ حادثٍ مركّبٌ». فصحّت الصغری؛ و أمّا الكبری و هی المقدّمة القائلة إنّه لاشیء ممّا هو مركّب نفس بالضرورة، فالبرهان عليها قد تقدّم.

و بيان صحّة تركيب هذه الأقيسة و لزوم النتائج عنها مذكور في الكتب المنطقية.

 $\mathcal{A} := \mathcal{X}$ 

۲. م: عرفت.

۱. م: یکون.

۶ م: ينعكس.

۵. م: ينفس.

٣. م: لم يكن.

فئيت أنّ النفس يستحيل أن تكون أنفس مزاج البدن أو يكون منزاج البدن علّة فاعلية للنفس، و ذلك ما أردتُ أن أبين؛ و جميع مقدّمات هذا البرهان مذكورة في كنب الفلاسفة و مستعملة في أدلّتهم عدا مقدّمتين تفرّدتُ ببيانهما: إحديهما أنّ كلّ حادثٍ مركّبٌ و الثانية أنّ كلّ ما علّته مركّبة، فهو مركّب؛ و قدم النفس و إن كان قد ذهب إلى القول به جماعة؛ فإنّ البرهان المذكور في هذه المقالة على ذلك ممّا تفرّدتُ به أيضاً.

و اعلم أنّ هذا البرهان لا يحتاج إليه في هذا ح١٢٧ > العطلوب إلّا إذا لم ينبت أنّ العزاج لا وجود له في الأعيان. أمّا على تقدير أن ينبت ذلك، فلا حاجة إلى هذا البرهان أصلاً؛ لأنّا نعلم بالضرورة أنّ النفس يستحيل أن تكون آ من الموجودات التي لا تحقّق لها في الأعيان الخارجية أو تكون آ ما ليس له وجود خارج الذهن علّة فاعلية لها؛ و هذا القدر كافي في إثبات العطلوب من غير حاجة إلى ذلك التطويل، بناء على ثيوت أنّ العزاج لاوجود له في الأعيان.

## فصل ۱۰ [في بيان تشكيكات المعاندين على مقدمات البرهان]

و اعلم أنّه قد يورد على كلّ واحدة من مقدّمتَى هذا البرهانِ سؤالات و أنا أذكر في هذا الفصل منّا قدوقع لى من ذلك و ما عارض<sup>0</sup> به بعض المعاندين القدر اللائق بهذا المختصر و أذكر في الفصل الذي يليه ما يحضرني من الجواب عن ذلك ثمّ أختم المقالة و باللّه التوفيق.

فمنا يمكن أن يشكل به على المقدّمة الصغرى أن يقال؛ لا نسلّم أنّ النفس قديمة. قوله: «لو لم يكن قديمة لكانت حادثة وكلّ حادث مركّبٌ و لا شيء منا هو مركّب بنفسٍ بالضرورة؛ فلا شيء منّا هو حادث نفس بالضرورة، فلا شيء منّا هو نفس حادث دائـماً» قبلنا: العـقدّمتان ممنوعتان.

<١٢٨ > قوله في بيان الصغرى: «كلّ حادث فإنّ علَّته التامّة مركّبة. فـهـو مـركّب و كـلّ

٣. م: بكون.

ا ٢. م: قَدُم .

۱. م: يكون.

۵ م: عارضي.

۳. م: یکرن.

حادثٍ مركّبُ» قلنا: لانسلّم أنّ الحادث علّته مركّبة و بتقدير تسليمه لانسلّم أنّ كلّ مــا عــلّته مركّبة فهو مركّب.

و بيان القدح في الأوّل أنّ التصديق بهذه المقدمة مبنيّ على مقدّمات.

منها أنّ حصول الترجيح من غير مرجَّح محال؛ و قد طعن المتكلَّمون في هذه المقدَّمة بما فيه مقنع و لاحاجة إلى إعادته؛ لآنَه مشهور في كتبهم.

و منها أنّه يستحيل وجود أسباب و مستبات لانهاية لها و هي [تكون] معاً في ألوجود؛ وهذه المقدّمة مستوعة و ما عولوا عليه من دليل التطبيق، فللمعارض أن يقول عليه: لِمَ لايجوز أن يكون عدم قبول الجملة الناقصة للإطباق لكون الذهن لايقوى على إطباق الأسور الخير العتناهية؟ فلا يلزم من مجرّد عدم الإطباق انقطاعُ الجملة الناقصة من الجانب الآخر، كما زعمتم؛ و ذلك لأنّ مقابلة الجزء الأوّل من الجملة الناقصة بالجزء الأوّل من الجملة الزائدة و الثاني بالثاني على سبيل الترتيب إنّما هو ح١٢٩ > تطبيق ذهني؛ و إذا كان التطبيق ذهنياً وكان الذهن لايقوى على اطباق الأمور غير المتناهبة، توجّه الشؤال لامحالة.

و ليس لقائلٍ أن يقول: إنّا نجعل ذلك التطبيق بحسب الأمر في نفسه، فنقول: إنّ أجزاء الجملة الناقصة إمّا أن تكون "مقابلة بأجزاء الجملة الزائدة على سبيل الشرئيب في نفس الأمر أو لا تكون! و الأوّل يقتضي مساواة الناقص للزائد؛ و الثاني يقتضى انقطاع الجملة الناقصة و زيادة الزائدة عليها بمتناو؛ فيكون الزائدة متناهية أيضاً؛ و هو المطلوب؛ لأنّا تقول: هذا إنّما يلزم أن لو تبيّن أنّ انقطاع الجملة الناقصة لازم عن كون أجزائها ليست بمقابلةٍ لأجزاء الجملة الزائدة على سبيل الترئيب في نفس الأمر؛ و إلى الآن ما وجدنا على بيان الملازمة برهاناً و لابدً منه في إتمام هذه الحجّة.

فإن قيل: «أجزاء الجملة الزائدة إن قبلت<sup>٥</sup> التنطبيق عبلى سبيل الترتيب الغير المنتناهي فالناقص<sup>۶</sup> مثل الزائد؛ و إن لم يقبل ذلك وجب انقطاع الجملة النباقصة، بمل بمالضرورة» قبلنا:

٦. م: يكون.

٢. م: القبول

۱. م: في معافي.

ح: كالناقص .

۵ م: قلت.

ا. م: يكون.

لانسلَم أنّه يلزم من عدم <١٣٠> قبولها للتطبيق الغير المتناهي انقطاعُها في نفس الأمر. لجواز أن يكون عدم قبولها للإطباق الغير المتناهي معلّلاً بعدم تـناهيها؛ و عــلى هــذا التـقدير يــمتنع انقطاعها فضلاً عن أنّه لا يلزم.

و قد عورضت هذه الحجّة بأمور أخرى و هي مشهورة، مثل قولهم: «إنّ الحوادث الماضية لانهاية لأعدادها» مع أنّ طريقة التطبيق يصخ عليها؛ و كذلك النفوس الناطقة المفارقة للأبدان على مذهب الفلاسفة فإنها غير متناهية مع أنّه يمكن أن نورد هذه الحجّة على امتناع تناهيها؛ و كذلك معلومات الله تعالى: فإنها أكثر من مقدوراته مع أنّه لانهاية لكلّ واحد منهما؛ و كذلك تضعيف الألف مراراً غير متناهية؛ فإنّه أقلّ من تضعيف عشرة آلاف بلانهاية و لانهاية لكلّ واحد منهما؛ و أيضاً فإنّ استمرار وجود الله تعالى من الأزل إلى زمان الطوفان أقلّ من استمراره من الأزل إلى زمان الطوفان أقلّ من استمراره من الأزل إلى زماننا هذا، مع كون الحجّة المذكورة يجرى فيه؛ و كذلك القول في المدّة المنقضية من الأزل إلى زمان الطوفان في كونها أوّل من المدّة المنقضية إلى الآن؛ و الأحوال النسبيّة أيضاً لانهاية أحرات > لها مع أنّ هذه الطريقة جارية فيها و ذلك مثل كون الواحد نصف الإنتين و لانهاية ألك الثلاثة و رُبع الأربعة و هلّم جرّاً. فهذه الأمور و أمثالها عارضوا بها هذه الحجّة.

و قالوا: لو كان يلزم من هذه الطريقة استحالةُ اللاتناهي في الأسباب و المسببّات، للزم عدم التناهي في هذه الأمور، لكنّ التالي باطل بالاتّقاق؛ فالمقدّم مثله.

 واسطة بينهما \_ أعني بين خروجه من الثالث و بين حصوله في الرابع \_ لزم أن يكون العدم جزء من علّة احصوله في الرابع أو شرطاً في كون العلّة علّة لذلك الحصول؛ و ذلك محال؛ و بتقدير تسليمه لا يستمز العبّة على وجوب مقارنة العلّة للمعلول، الجواز أن تكون العلّة بشرط عدمها موجبة لحصول المعلول؛ و حينئذ يجوز أن تكون العلّة الموجودة في الحال مؤثّرة في وجود المعلول في ثاني الحال. ثمّ إنّه يلزم من كون العلّة لحصول الحجر في الحيّز الرابع ما ذكر أخيراً محال آخر و هو اشتراط الشيء بنفسه؛ فإنّه لامعنى لحصوله في الرابع إلّا خروجه من الثالث من غير واسطة؛ فيكون الشيء متأخّراً عن نفسه، لوجوب تأخّر المشروط عن الشرط؛ و ذلك محال؛ غير واسطة؛ فيكون الشيء متأخّراً عن نفسه، لوجوب تأخّر المشروط عن الشرط؛ و ذلك محال؛ فعلى كلّ واحد لابلًا من الاعتراف بأنّ حصوله في الحيّز الثالث [في] الحال علّة لحصوله في الحيّز الرابع في ثاني الحال؛ و ذلك منا يقدم في مقارنة العلّة التامّة للمعلول؛ و كذلك القول في الحجر المرمى <١٣٣٠ > إلى فوق فسراً.

و من المعارضات الواردة على هذه المقدّمة أنّ الفكر الذي هو عبارة عن ترتيب أمور معلومة أو مظنونة، هو باتّفاق المنطقيين موجب لحصول المطلوب، مع أنّا نعلم بالضرورة أنّ حال التفكّر لا يكون المطلوب حاصلاً لنا؛ و لأنّ التفكّر طلب؛ فيلم كيان سقارناً للنتيجة لكيان تحصيلاً للحاصل؛ و هو محال.

و قد تعارض هذه المقدّمة بأنّ تأثير المؤثّر؛ إمّا أن يكون حالَ وجود الأثر أو حالَ عدمه أو لا حالَ عدمه أو لا حال عدمه و الأوّل محال؛ لأنّ التأثير حالة الوجود يكون إيجاداً للموجود و تحصيلاً للحاصل و هو محال؛ و الثالث باطل أيضاً، لاستحالة وجود الواسطة بين الوجود و العدم؛ فتعيّن الثاني و هو أن يكون التأثير حالة العدم؛ و ذلك يمنع المقارنة.

و على كلّ واحد من هذه المقدّمات الثلاث \_ أعني استحالة حصول الترجيح من غير مرجّع و استحالة تسلسل الأسباب و المسبّبات المقارنة في الوجود إلى لانهاية و وجوب مقارنة العلّة التائة للمعلول \_معارضات كثيرة اطرحتُ ذكرها لشهرتها.

الم علته

و إذا بطلت هذه المقدّمات بطل ما استدلّ <۱۳۴> به على أنّ للحادث علّة مركّبة؛ و بتقدير أن نسلّم صحّة ذلك الدليل، فإنّا نقول: إنّه على تقدير صحّته إنّما يدلّ على أنّ كلّ حادث فإنّا على علّة حدوثه مركّبة من موجود دائم و من سبق حادث آخر؛ و هذه المقدّمة لاينفع في المطلوب؛ إذ لا يلزم من كون علّة الحدوث مركّبة أن تكون علّة الحادث مركّبة أيضاً؛ لأنّ الحدوث كيفية لوجود الحادث و الشيء الذي صار حادثاً معروض تلك الكيفية؛ و بين العارض و المعروض فرق ظاهر.

و ليس لقاتل [أن يقول]: «إنّ العدوث بستحيل أن يكون أمراً زائداً على وجود الحادث؛ لأنه لو فيمتنع تفائر عليتهما و إنّما قلنا؛ إنّه يستحيل أن يكون أمراً زائداً على وجود الحادث؛ لأنّه لو كان كذلك لوجب أن يكون حدوثه زائداً عليه أيضاً؛ و يلزم من ذلك التسلسل؛ و هو محال» لأنّا نقول في جواب هذا القاتل بعد المسامعة؛ بأنّ الطريقة "المسلوكة في بيان استحالة التسلسل طريق برهائية؛ إنّه لايلزم من كون الحدوث أمراً أزائداً على وجود العادث صحّة التسلسل الذي ادّعيث استحالته و إنّما يلزم ذلك أن لو كان الحدوث وجودياً ح١٣٥ > أيضاً؛ فان التسلسل في الأمور العدمية جائز على رأى الحكماء؛ و حجّة التطبيق إنّما يستمرّ في الأمور الوجودية دون العدمية. فمن الجائز إذن [أن] يكون الحدوث زائداً على وجود الحادث و يكون مع ذلك أمراً عدمياً؛ فيصح أن يكون حدوثه زائداً عليه أيضاً كذلك إلى لانهاية له و لا يلزم من ذلك محال.

و منّا يدلّ على أنّ الحدوث زائد على وجود الحادث أنّا قد نـتصوّر وجـود ذات الشــيء، كالعلم مثلاً مع الشكّ في حدوثه؛ و لولا مفائرة الحدوث لوجود الحادث لاستحال ذلك.

لايقال: «هذا القدر إنّما يدلّ على المغائرة الذهنية دون الخارجية» لانًا نقول: الموجود في الذهن إن لم يطابق الخارج كان جهلاً و ليس كلامنا فيه؛ و إن طابق الخــارج وجب المــغائرة الخارجية و عاد الاشكال.

٣. م: الطريق .

۲. م. یکون.

<sup>3.</sup> م: بان.

فإن قيل: «إنّ الحدوث و إن كان مغائراً لوجود البهيّة الحادثة إلّا أنّه عرض بسيط؛ و قد تبيّن أنّ البسيط يستحيل أن تكون علّته مركّبة؛ فيندفع الإشكال من الأصل». قلنا: هب أنّ البسيط لابدّ و أن تكون علّته بسيطة لكن لِم لا يجوز أن يكون معلول تبلك العبلّة العبركّبة لامجرد الحدوث <١٣٤ > و لا مجرد المهيّة، بل المجموع المركّب منهما و هو المهيّة مع الحدوث؛ فتكون المهيّة حال حدوثها مفتقرة إلى العلّة المركّبة من موجود دائم و من سبق حادث آخر؛ و تكون المهيّة حال حدوثها مفتقرة إلى العلّة المركّبة و على هذا التقدير يعود الإلزام جذعاً ؟ و هذا تكون على عبد الذي يجب أن يعتقد في هذا الصوضع؛ لأنّ الحادث لو افتقر إلى العبلّة العبادئة لا لحدوثه، بل لكونه ممكناً لذاته لوجب أن يعدم بعدمها؛ و نجد الأمر بخلاف ذلك؛ فبإنّ البناء لا يفتقر في بقائه إلى وجود البنّاء مع أنه علّة له. فهذا ما على هذه المقدّمة من التشكيكات.

قوله في المقدّمة الأخرى: «وكلّما علّمة مركّبة فهو مركّب» ممتنع أيضاً؛ لأنّ مدار الحجّة التي السندلّ بها على ذلك هو على مقدّمة واحدة و هي أنّ كلّ واحد من أجزاء العلّمة المركّبة إذا لم يكن له تأثير لم يكن لمجموع تلك الأجزاء تأثير؛ و هذه معارضة بالهيئة الاجتماعية؛ فإنّ الموجب لها إنّما هو مجموع الأجزاء من حيث هو كلّ و مجموع؛ و ليس بكلّ واحد من تلك الأجزاء تأثير في شيء منها؛ ح١٣٧ > و ذلك مثل صفة العشرية؛ فإنّ كلّ واحد من آحاد العشرة لا يوجبها مع أنّ مجموع تلك الآحاد يوجبها؛ و كذلك الهيئة السريرية. ٥

لايقال: «الهيئة الاجتماعية عدمية؛ فلا يتوجّه فيها هذا الكلام؛ لأنّ المعدوم لايوصف عبائه علمة أو معلول؛ فإنّ ذلك من خواص الموجود» لأنّا نقول: أمّا أوّلاً فلا نسلَم أنّ الهيئة الاجتماعية عدمية؛ و بستقدير أن نسلَم ذلك، فبلا نسلَم أنّ الملّية و المعلولية من الصغات المختصة بالموجودات.

و بيان الأوّل أنّ الهيئة الاجتماعية التي للسرير مثلاً هي جزء من السرير الموجود في الخارج [فهى] موجودة في الخارج أيضاً [ف]يلزم أنّ الهيئة الاجتماعية موجودة في الخارج.

۱. م: یکون .

٣ م: منها.

۲. م: یکون .

۴. م: یکون.

و بيان الثاني أنّ العدم إذا كان متجدّداً افتقر إلى علّة ضرورةً. لما تبيّن أنّ كلّ حادث فله علّة و علّته على ما قال الحكماء هي عدم علّته؛ و احتجّوا على ذلك بأنّ عدم العلّة إمّا أن يكــون وجود أمر أو عدم أمر.

فإن كان الأوّل، فلا يخلو: إمّا أن يختل الأجل وجود ذلك الأمر إشيء إمن الأمور المعتبرة في علية علّة وجود ذلك المعدوم أو لا يختل الأعلام يختل الزم تخلّف ح١٣٨ > المعلول عن العلّة التائة؛ وهو محال؛ إذ لو جاز تخلّفه عنها لكان صدوره عنها موقوفاً على شرطٍ كان ذلك الشرط جزءاً من العلّة؛ فلا تكون العلّة تائة؛ و فرضناها تائة؛ هذا خلف؛ فإن اختلُ من الأمور المعتبرة في علية علّة وجود ذلك المعدوم شيء لأجل وجود الأمر الذي فرضناه علّة لذلك العدم المتجدّد، لزم أن تكون علم عدم خلك الشيء إنّما هي عدم علّته أو عدم بعض أجزائها؛ و هـو المعلوب.

و إن كان الثاني و هو أن تكون علّته [عدم] أمر، فلا يخلو: إمّا أن يكون أمراً خارجاً عن علّة وجود ذلك الشيء و خارجاً عن أجزائها أو لايكون كذلك؛ و الثاني منتضى أن تكون علّة العدم عدم العلّة أو عدم بعض أجزائها؛ و الأوّل مستلزم أن تكون العلّة موجودة عملى كسمال عليتها مع أنّ معلولها معدوم؛ و ذلك ممّا قد تبيّن بطلائه؛ و إذا كان عدم العلّة هو المقتضي لعدم العطول بطل قول من قال: إنّ العليّة و السعلولية لاستصف الهما الأمور السعدومة؛ و هو المعلول؛ و هذا أيضاً ممّا يقدح في مفارنة المعلول ١٣٩٠ > للعلّة النائة.

لا يقال: «هذا الاعتراض إنّما يصحّ لو ثبت أنّ من الحقائق ما يعدم بعدم وجوده؛ و أنتم إلى الآن ما تتّسم أنّ ذلك ببرهانٍ و لابدّ منه في صحّة اعتراضكم؛ فإنّ لنا أن نمنع العدم المتجدّد و إن كنّا لانمنع الصفات العدمية للموجودات؛ و على هذا يندفع المحال» لأنّا نقول: لو لم يكن فسي

م: يحتل، ٢- م: لايحتل، ٣- م: لم يحتل.

٣. م: يكون. ١٥ م: الأول.

۷. م: يكون. ۸. م: الثاني. ۴. م: يكون.

١٠. م: لايتصف . ١٠ م: يتسم.

الموجودات ما يصحّ عليه العدم، لكانت بأسرها واجبة الوجود؛ و ذلك باطل بالاتفاق؛ فلابدً من وجود حقيقة ممكنة؛ و إذا كان الأمر كذلك و كان كلّ ممكن يصحّ عليه العدم، وجب أن يكون في الموجودات ما يصحّ عدمه؛ و كلّ ما صحّ وقوعه، فإنّه لايلزم من فرض وقوعه محالً؛ فالتالي باطل؛ فلو استحال عدم شيء ممّا في العالم للزم من فرض وقوع المسمكن محالً؛ فالتالي باطل؛ فالمقدّم مثله.

قوله بعد ذلك: «و لاشي، منا هو مركب نفس بالضرورة» قلنا: ما احتججت به عنلى ذلك مبنيّ على إبطال الجوهر الفرد و ما أبطلته به، فهو مصادرة على المطلوب الأوّل، لآنك ادّعيت أنّ الجوهر الفرد لو كان موجوداً لوجب أن يحيط به إمّا حدّ واحد أو حدود؛ فيكون متشكّلاً؛ و جعلتَ حـ ١٤٠ > هذا الوجوب معلّلاً بكونه متناه و يثبت الغرض على هذا الكلام؛ و نحن نقول: إنّ وجوب احاطة الحدّ أو الحدود بالشيء لا بمجرّد كونه متناه بل لكونه مقداراً متناهياً؛ و إذا كان الأمر كذلك كان دليلك على إبطال الجوهر الفرد مبنيّ على أنّه مقدار؛ و معلوم أن كلّ مقدار فلابد و أن يكون خطأ مجرّداً و إمّا في جهتين مقدار فلابد و أن يكون خطأ مجرّداً و إمّا في جهتين فقط، فيكون خطأ مجرّداً و إمّا في جهتين فقط، فيكون جسماً تعليمياً؛ فيكون ما استدللت به على أنّ الذي فرضناه جوهراً فرداً لابد و أن يكون قابلاً للقسمة مبنيّ على أنّ الجوهر الفرد به على أنّ الذي فرضناه جوهراً فرداً لابد و أن يكون قابلاً للقسمة مبنيّ على أنّ الجوهر الفرد قابل للقسمة؛ و هذا هو المصادرة على المطلوب الأوّل.

ثمُ نقول: و إن نزلنا عن هذا المقام، لكن كيف يجوز أن يوصف الجوهر الفرد بالتناهي مع أنّ التناهي من اللواحق المختصّة بذوات الكمية التي هي منقسمة بالضرورة، سواء كانت تلك الكمّية متّصلة أو منفصلة؟

فقد بان أنّ هذا الدليل مع أن تكون القيم مصادرة على المطلوب الأوّل، فإنّه فاسد من هذا <١٣١> الوجه أيضاً؛ و إذا كان الحال المختار من جملة الحجج الدالّة على إبطال الجوهر الفرد هذه الحال، فما الظنّ بما في آ الحجج المتروكة؟ و قد تمارض استحالة تركب النفس بأن يقال: لو كانت النفس بسيطة، لكان لا يخلو: إمّا أن يكون علمها منقسماً أو لا. لاجائز أن يكون منقسماً، لما مرّ من أنّ العلم المتعلّق بالأمور البسيطة يستحيل أن ينقسم و علم النفس متعلّق بالبسائط لامحالة؛ فلا يكون منقسماً؛ و لا جائز أن لا يكون منقسماً؛ لاتّه كما لابدّ لكلّ عالم من أن يكون بينه و بين العلم نسبة و إلّا لم يكن كونه عالماً به أولى من كون غيره عالماً به. كذلك لابدٌ و أن تكون بين العلم و المعلوم نسبة و إلّا لم يكن كون يكن كون ذلك المعلوم معلوماً بذلك العلم أولى من كون غيره معلوماً بد؛ و إذا كان الأمر كذلك و كان كلّ ما له نسبة إلى المنقسم فهو منقسم حكما يبيّن حقيل: لزم أن يكون العلم منقسماً؛ و إذا بطل التالى بيطلان قسميه لزم بطلان المقدّم؛ فئبت أنّ النفس ليست بسيطة؛ فهي إذن مركّبة.

فقد بطل القياس المستدل به على المقدّمة القائلة بأنّ كلّ نفس قديمة و هي صغرى <1۴۲> القياس الذي جعل دليلاً على أنّ النفس لبست بمزاج البدن و لا كاننة عن مزاج البدن و مع ذلك فإنّ القول بقدم النفس مخالف للمذهب الحكمي، كما هو مشهور في كتب الفلاسفة الذين أتوا بعد أرسطو.

فهذا ما رأيتُ أن أورده على صغرى هذا البرهان؛ و أمّا الكبرى و هي القائلة: إنّه لاشيء ممّا هو مزاج البدن أو حادث عن مزاج البدن قديم؛ فلقائل أن يقول عليها: إنّ هذا الكلام إنّما يصح في أمزجة الأبدان التي نشاهد حدوثها و تكوّنها بعد ما لم يكن؛ و هي هذه الأبدان المتوالدة و المتولدة؛ و أمّا غيرها، فلا؛ فإن ادّعيتَ أنّ الأبدان بأسرها حادثة أو أنّه يستحيل وجود مزاج إلّا إذا كان حادثاً بعد ما لم يكن، منعنا نحن هذه الدعوى إلّا أن تقيم على صحتها بمرهاناً و ما وجدناك فعلت ذلك.

فهذا ما رأيتُ أن أورده على مقدّمات هذا البرهان؛ و من ههنا يقع الشروع في ذكر الأجوية عن هذه التشكيكات؛ و اللّه الموفّق <١٣٣> للصواب.

#### فصل ١١ [في ذكر الأجوبة عن تلك التشكيكات]

أمّا قولهم: «إنّ حصول الترجيح من غير مرجّح (محال) مطعون فيه من قَبِل المتكلّمين»: قلت: أقوال المتكلّمين ' على هذه المقدّمة وجهان:

الأوّل قولهم: إنّ وقوع التفاوت في التصديقات البديهية غير جائز؛ و نحن إذا عرضنا عــلى عقولنا هذه المقدّمة و عرضنا عليها «إنّ الواحد نصف الإثنين» وجدنا الثانية أظهر؛ و ما ذاك إلّا لكون الأوّل محتملاً للنقض؛ و مع قيام هذا الاحتمال يمتنع حصول الاعتقاد الجازم.

الثاني قولهم: إنّ ههنا صور كثيرة يقع فيها الترجيح من غير مرجّح، كالهارب من الشبع إذا عنّ طريقان له؛ فأنّه لابدٌ و أن يسلك أحدهما دون الآخر، مع أنّهما متساويان بالنسبة إلى غرضه و هو النجاة من السبع وفيها أقد حصل الترجيح من غير مرجّح؛ و كذلك الجائع إذا قدم له رغيفان؛ و العطشان إذا خير بين شرب شربتين من الماه؛ و كلّما نفرض في هذه الصور من المخصصات مثل الحسن و القرب و تيسر آالأخذ و غير ذلك ، فإنّا نفرض التساوي فيه، مع أنّ ذلك الرجل الخائف من الأسد ح ۱۴۴ > أو الجائع و العطشان لابدٌ و أن يسلك أحد الطريقين أو يبتدئ بأحد الرغيفين أو يشرب إحدى الشربتين، مع أنّه ليس ثمّة مرجّح البئة.

#### و الوجهان ضعيفان:

أمّا الأوّل فلأنّ قولهم: «إنّ وقوع التصديق بأنّ الواحد نصف الإثنين أظهر من وقوع التصديق بأنّ أحد طرفَي الممكن لايترجّح على الطرف الآخر إلا بمرجّع» إن عنوا به أنّه أظهر بعد تصوّر الأجزاء التي يفتقر التصديق في القضيتين إليها، فهو ممتنع؛ و إنّ عنوا به أنّه أظهر حالَ ما يكون بعض أجزاء القضية التي التصديق بها أخفى غير متصوّر؛ فهى مسلّم إلّا أنّه لا ينفعهم في مطلوبهم؛ لأنّ التفاوت حينتني يكون لأجل أمر عائد إلى تصوّر أجزاء القضية لا لأجل الحكم الحاصل فيها؛ و نحن فلا نمني التي لا يتوقّف العقل في

التصديق بها إلا على حصول تصوّر أجزائها المفردة فقط أو التي إنّما يصدّق العقل بها لأجل وسط، لكن ذلك الوسط ليس منا يعزب عن <١٤٥ > الذهن، بل كلّما أخطر حدَّى المطلوب [بالبال] يمثّل هذا الوسط من غير حماجة إلى كسبه: و بهذا يظهر وجمه المخالطة في اعتراضهم الأوّل.

فإن قالوا: «إنّا نجد التفاوت في التصديق بكلّ واحد من القضيتين حالٌ ما يكون أجزاء كلّ واحدة منهما منصوّرة تصوّراً مّا» \* قلت: القول بأنّ الممكن لا يخرج إلى الفعل في أحد طرفيه إلّا إذا ترجّح أحدهما على الآخر بسبب منفصل. قضيّة ظاهرة عند ذوي الانصاف؛ فإنّ كلّ أحد يعلم لو أنصف أنّ الشيئين إذا تساويا بالنسبة إلى المهيّة استحال ترجّحُ أحدهما على الآخر إلّا بمرجّح؛ و إذا كان الأمر كذلك امتنع وقوعُ التفاوت بين هذه القضية و بين غيرها من القضايا البديهية من الوجه الذي ذكر تموه؛ و هذا أمرٌ بيئنٌ عند ذوي الإتصاف.

قإن قالوا: «لو كانت هذه القضية بديهيّة لما وقع النزاع فيها بين العقلاء و نحن نجد المتكلّمين قد نازعوا فيها و ادّعوا البديهة في خلافها «قلت: وقوع النزاع في القضايا البديهية ممّا لا يقدح فيها: فإنّ كلّ عاقل يعلم ببديهة ح١٤٤ > عقله أنّ الشيء إمّا أن يكون موجوداً أو معدوماً و لا واسطة بينهما مع أنّ جماعة من المتكلّمين نازعوا فيه و ادّعوا أنّ بين الموجود و المعدوم واسطة و سمّوها ب «الحال» و حدّدوها بأنّها صفة لموجود و لا يوصف بالوجود و لا بالعدم؛ و الذي حدّاهم على ذلك هو أنّهم لم يتصوّروا الوجود و العدم على الوجه الذي تصوّره من ادّعى أنّ نفي الواسطة بينهما من الأمور المعلومة بالبديهة؛ فأثبتوا الواسطة على مقتضى تصوّرهم؛ و كذا حال من نازع في حال هذه القضية من المتكلّمين.

و أمّا الوجه الثاني، و هو المبنيّ على إظهار صور لابدّ فيها من وقوع الترجيح لاعن مرجّع؛ فإنّه أضعف من الأوّل؛ و ذلك لأنّ وقوع الترجيح من غير مرجّع و الصور التي عسدوها غير متصوّرة أصلاً، فضلاً عن أن يكون مصدّق به و فضلاً عن أن يكون ذلك التصديق بديهيّاً؛ و إنّما قلت: «إنّه غير متصوّر» لأنّ الهارب من الشبع مثلاً ما سلك أحد الطريقين دون الآخر ح١٤٧ > [إلاً] و قد حدث في قلبه ميل إلى تلك الطريق المسلوكة و لم يحدث إلى تلك الطريق الآخرى. و هذا من الأمور المعلومة بالضرورة؛ و إذا كان ذلك السلوك متوقّفاً على حدوث ميل في القلب، كان تلك الميل هو المرجّح؛ فما فرضوا لاعن مرجّح قد بان أنّه لايتصوّر إلاّ إذا كان له مرجّح؛ و ذلك خلف محال.

و اعلم أنّ المعتنع في هذه الصورة هو التصوّر بحسب الحقيقة لا التصوّر بحسب الإسم؛ إذ لو لم يكن متصوّراً أصلاً لما أمكننا أن نحكم عليه بالامتناع؛ فإن قسالوا: «إنّا لانعنى أن يكون الترجيح واقعاً في هذه الصورة من غير مرجّع إلا هذا المعنى بعينه و هو أنّ القلب يميل إلى أحد الطريقين أ من [دون] أن يكون ثمّ سبب يوجب ميله إليه دون ميله إلى الطريق الآخر. و مسهما الطريقين أو وقوف ذلك الرجل الخائف من الأسد متحيّراً لايسلك " شيئاً منهما إلى حين ما يأتيه الطريقين أو وقوف ذلك الرجل الخائف من الأسد متحيّراً لايسلك " شيئاً منهما إلى حين ما يأتيه السبع و يفترسه؛ و لما كان هذا الثاني ظاهر البطلان تعيّن <١٩٨٨ > الأوّل و هو المطلوب» قلت: الميل المخصوص بأحد الطريقين لما كان من الأمور الحادثة افتقر إلى سبب آخر حادث، كما قد تبيّن من قبل؛ و ألقول في الحادث الأوّل كما قد عرفت ذلك في ما تقدّم؛ إذا كان الأمر كذلك الميل المخصوص مع كونها ينبغي أن يكون قد حدث أمر استحال منا أن نتصوّر حدوث ذلك الميل المخصوص، و إذا كان الأمر كذلك عاد الكلام الأوّل بعينه و هو أنّ حصول الترجيح من غير معرجت في منل هذه الصورة أمر لايمكن تبصوره؛ فكيف أن حصول الترجيح من غير معرجت في منثل هذه الصورة أمر لايمكن تبصوره؛ فكيف التصديق به؟

و يمكن أن يجاب عن أصل السؤال من وجه آخر و هو أن يقال: لِمَمَ لايسجوز أن يكسون المرجّع في هذه الصورة هو ما ذكر تموه من الحُسن و القُرب و تيسّر الأخذ و غير ذلك؟

قولهم: «كلّ ما يجعل مخصّصاً يفرض الاشتراك فيه فيعود المحذور» قلت: و لِمَ قلتم إنّ هذا الفرض من الأمور الممكنة الوقوع؟ فإنّه من الجائز أن يكون هذا فرضاً محالاً؛ و المحال جاز أن يلزمه المحال؛ و على هذا التقدير يبطل ما ذكر تموه بالكلّية.

١. م: الطّرقين. ٢. م: انتفاء.

۱۴۹> فإن قالوا: «الوكان ثمَّ مرجَع لوجدناه و لوجب أن تعقل بالفعل أنه هـو السبب الذي لأجله رجَعنا أحد الأمرين على الآخر و نحن نرى الأمر بخلاف ذلك؛ فان السائك فـي أحد الطريقين لو سألناه و قلنا له: لِمَ سلكتَ هذا و لم تسلك ذلك؟ لما وجدناه عارفاً بالسبب و لو كان ترجيحه أحدهما على الآخر بسبب لوجب أن يكون عالماً به» قسلت: قبد بيئت أن السبب في الترجيح هو الميل الحادث في القلب؛ و كل أحد يعلم بالفعل هذا هو السبب في ذلك الترجيح، و لو سئل عنه لما أجاب إلا به.

فقولكم: «إنّا لانجد السبب الذي لأجله وقع الترجيح و لا يمكننا أن تظهره لو سألنا عنه كلام مغالطي و قد ظهر فساده؛ فإن عادوا و سألوا عن السبب الذي لأجله يخصص ميل القبلب إلى أحد الطريقين دون الآخر، كان الجواب أنّ السبب الذي يلزمنا أن يكون عارفين به أهو السبب القريب و ذلك هو الميل الحادث في القلب، كما قد قيل غير أمرة؛ و أمّا السبب البعيد و هو الأمر الموجب لعدوث ذلك الميل أو الموجب لما يوجب حدوثه فصاعداً، فذلك ح١٥٠ > ممّا لا يلزمنا العلم به. اللهم؛ إلّا أن كان حدوث ذلك الميل في القبلب من الأسور التي تحصيله باختيارنا؛ فإنّه حينتنز بجب أن تعلم السبب الموجب لكوننا أخترنا هذا الميل؛ دون هذا الميل و لمّا لم يكن حدوث ذلك الميل فينا باختيارنا لاجرم لم يختقر إلى العلم بخصوصية الملّة الموجبة له و إن كان لابدً له من علّته في نفس الأمر، كما بيّنا.

تم إنّي أقول: هب أنّ السالك في أحد الطريقين إذا سئل عن سبب سلوكه فيه دون الآخس. لا يعلم لكن لِمَ قلتم إنّه يلزم من ذلك حصول الترجيح من غير مرجّح؟

فإن قالوا: سبب الترجيح إذا لم يكن معلوماً كان نسبة كلّ واحد من الطريقين إلى الخائف من السبع كنسبة الطريق الآخر إليه في حصول غرضه \_ و هو النجاة من السبع \_ لعدم علمه بالسبب الموجب للترجيح؛ فسلوكه في واحد منهما معيّن يكون ترجيحاً من غير مرجّح؛ و عملى هذا التقدير يكون ما فرضناه أنّه سبب الترجيح لايصلح لذلك؛ هذا خلف.

قلت: من الجائز أن يكون في ابتداء سلوكه قد كان عالماً بذلك السبب، ثمّ إنّه <١٥١> بعد

ذلك غفل عنه و لم يعلمه؛ فلهذا إذا سئل عنه في ما بعد يلقى و هو حاصل به. فالحاصل أنّ عدم الحلمه به حال السؤال الاينافي علمه به حال السلوك، لجواز غفوله عنه عقب اتجاهه إلى أحد الطريقين؛ و المحذور إنّما لزم من عدم علمه به حال السلوك الا من عدم عملمه به بعد ذلك ، فقولكم: إنّ جهله به بعد سلوكه في أحد الطريقين دليل على عدم المرجّح في نفس الأمر كلام في غاية السقوط و الله أعلم.

أمّا قولهم في الطعن على استحالة التسلسل بأنّه لِمَ لا يجوز أن يكون عدم قبول الجملة الناقصة للاطباق لكون الذهن لا يقوى على إطباق الآمور الغير المستناهية، إلى قبولهم: تبوجّه ألسؤال لامحالة؛ قلمت: المراد من التطبيق هو أن يكون أجزاء الجملة الناقصة بحاله لو أطبيقت على أجزاء الجملة الزائدة على سبيل الترتيب؛ على أجزاء الجملة الزائدة على سبيل الترتيب؛ و هذا حكم بما يكون في نفس الأمر بما هو في الذهن فقط. قولهم: ما وجدنا برهانا على أن انقطاع الجملة الناقصة لازم عن كون أجزائها أليست بمقابلة لأجزاء الجملة ح١٥٧ > الزائدة على سبيل الترتيب في نفس الأمر و لابدً منه.

قلت: العلم بهذه الملازمة علماً ضرورياً و ليس كمل منطوم ينفتقر إلى البسرهان ليسلزم منا ذكر تموه.

قولهم: «جاز أن يكون عدم قبول الجملة الناقصة للإطباق الغير المتناهي معلّلاً بعدم تناهيها، فيتوجّه الاشكال» قلت: هذا إنّما يلزم ان لو لم تكن هذه الملازمة معلومة بالبديهة أمّا على تقدير أن يكون العلم يها بديهياً، فإنّه يندفع هذا السؤال؛ و بالجملة فإنّا نجد من أنفسنا عالمين بأنّ أجزاء الجملة الناقصة متى لم يكن بحالة يصدق عليها أنّها لو أطبقت على أجزاء الجملة الزائدة استغرقها، وجب أن يكون الجملة الناقصة منقطعة في نفسها و أنّ عدم هذا الاطباق ليس له علّة سوى ذلك. من ادّعى أنّ نُمّ سبباً غير هذا هو المقتضي لعدم الإطباق فقد كابر عقله. هذا الكلام إنّما هو على سبيل التنبيه لا على سبيل الاحتجاج؛ و هذا القدر كافٍ في جوابهم عن هذا الاعتراض.

و أمّا الاعتراضات الباقية على هذه المقدّمة:

فالجواب عن الأوّل منها: <١٥٣ > أنّ مجموع الحوادث العاضية لاوجبود له البيئة في الخارج و ذلك ظاهر؛ فلا جرم لا يحصل التطبيق فيها في نفس الأمر؛ فلا يلزم تناهيها و هذا بخلاف العلل و المعلولات؛ فإنّه ينبت أنّ العلّة يجب أن تكون الحاصلة حال حصول المعلول؛ فإذا كانت لانهاية لأعدادها كان الكلّ موجوداً دفعة واحدة محال [أن] يحصل التطبيق بحسب المراتب في نفس الأمر؛ فظهر الفرق.

و الجواب عن الثاني: أنّه مبني على حدوث النفس و قد تقدّم بطلانه و هو أيضاً مبني على امتناع التناسخ و ليس لهم على إبطاله حجّة قاطمة.

و الجواب عن النالث و الرابع: أنّ الموجود في الخارج من هذه المعلومات و المقدورات أبداً لا يكون إلّا متناهياً؛ وكذلك حال الأعداد؛ و الحاضر في الذهن من الأعداد ليس هو غير متناهٍ أيضاً، بل إنّما هو إضافة معنى اللانهاية إلى معنى التضعيف و ذلك ليس فيه [إلّا] إضافة معنى إلى معنى.

و الجواب عن الخامس: أنَّ استمرار وجوده تعالى ليس معناه أعداد متوالية متفايرة. بل هو شيء واحد من جميع الوجوه. بخلاف <10۴>العلل.

و الجواب عن السادس عين ما تقدّم جواباً عن الحوادث الماضية.

و الجواب عن السابع: أنَّ الأحوال النسبية لا وجود لها في الخارج.

و الاستقصاء في تقرير هذه الأجوبة مذكور في المطؤلات، فمَن أراده فليطالعه منها.

و أمّا معارضتهم بالحجر الهادي. فإنّها ضعيفة.

قولهم: «علَّة حصوله في الحيّر الرابع مثلاً بعد ما كان في الحيّر الثالث و ما قبله إن كان مجرّد نقله \* وجب أن يكون في الرابع حالَ ما يكون في الأوّل إلى آخر التشكيك» قلت: المختار هو القسم الأخير؛ و ما ألزموه من كون العدم جزءاً من علَّة حصوله في الرابع أو شرطاً في كون العلّة

هامة ٢. م: الإضافة.

ال ما يكون. ١ أعداها.

علّة لذلك الحصول نحن نلزمه و نقول: إنّه ليس بمحال. بل البديهة أ العقلية شاهدة بصحّته؛ فإنّها تشهد أ بأنّ عدم العلّة يقتضي عدم المعلول و أنّ تأثير العلّة في المعلول يتوقّف على زوال المانع مع أنّ زوال المانع عدميّ؛ و هذا دليل على (أنّ) العدم صالح للعلّية.

قولهم: «لوجاز ذلك، لجاز أن يكون العلّة بشرط عدمها موجبة لحصول المسطول و حسينة يجوز أن يكون العلّة الموجودة في الحال مؤثّرة في حـ100 > المعلول في ثاني الحال، فيحصل مطلوبنا» قلت: الشرط في كون العلّة علّة يجب أن يكون مقارناً لتلك العلّة؛ و إذا كان وجدود المهيّة هو العلّة امتع أن يكون عدم تلك المهيّة شرطاً في كون وجودها علّة. لاستحالة أن يكون الشيء موجوداً معدوماً في حالة واحدة، فظهر الفرق.

قولهم في الإلزام الثاني بأنّ هذا يقتضي اشتراط الشيء بنفسه، فإنّه لامعنى لحصوله في الرابع إلاّ خروجه من الثالث من غير واسطة؛ قلت: هو المصادرة على المطلوب الأوّل؛ فإنّ المدّعى بأنّ علم حصول الحجر في الحيّز الرابع هو هذا القول بأنّ حصوله في الرابع مغائر لخروجه من الثالث مع عدم الواسطة، لكنّ كلّ واحد من الأمرين مقارن للآخر و أحدهما \_ و هو الثاني \_ مشروط بالاوّل من غير عكس. فقولكم بأنّ أحدهما هو الآخر بعينه نفس ما وقع فيه النزاع؛ و بهذا يخرج الجواب عن معارضتهم بالحجر الصاعد قسراً.

و أمّا قولهم: «إنّ الفكر موجب لحصول المطلوب مع أنّا نسلم بـالضرورة أنّ حـال الفكـر لا يكون المطلوب حاصلا لنا» فالجواب عنه من وجهين:

الأوّل <105 > أن يقال: إنّ الفكر و إن كان موجباً لحصول المطلوب إلّا أنه ليس علّة تامّة لذلك الحصول: فإنّه من الجائز أن يكون الفكر علّة لذلك إلّا أنه ما لم يقع للنفس استعداد لقبول العلم بالنتيجة من المبدأ المغارق الذي تسمّيه الحكماء بالعقل الفمّال يستحيل حصولها و نحن فما ادّعينا أنّ العلّة على الإطلاق يجب مقارنتها للمعلول. بل ادّعينا ذلك في العلّة التامّة التي هي أخصّ من مطلق العلّة؛ فإن ادّعينم أنّ الفكر علّة تامّة في حصول العلم بالنتيجه طالبناكم بإظهار الحجّة لنتكلّم بعد ذلك عليها إمّا بالردّ و إمّا بالقبول.

١. م: البديهية. ٢. م: البديهية.

و أمّا قولهم في المعارضة الأخيرة بأنّ تأثير المؤثّر إمّا أن يكون حالَ وجود الأثر أو حالَ عدمه أو لا حالَ وجوده و لا حالَ عدمه؛ قلت: بل حال وجوده.

قولهم: «لو كنان حال وجوده، لكان تأثير المؤثّر فيه إيجاداً للموجود و هو محال» قلت: هذا ممتنع و إنّما يكون إيجاداً للموجود ان لو كان التأثير حالة الوجود استينافاً لوجود آخر و ليس كذلك، بل هو عبارة عن كون الأثر موجوداً بوجود المؤثّر؛ و على هذا التقدير لايلزم في الدعوى محذور.

و أمّا باقي المعارضات المذكورة في كتب المتكلّمين و غيرهم على هذه المعدّمة و على المعدّمتين اللتين قبلها: فجوابها مذكور في الكتب الفلسفية و الكلامية فلا حاجة إلى ذكرها ههنا. حدوثه > 10٨٠ > قولهم: «إنّ دليلكم على تقدير صحّته إنّما يدلّ على أنّ كلّ حادث فان علّه أنّ عله حدوثه مركّبة» إلى قولهم: «فهذا ما على هذه المعدّمة من التشكيكات» قلت: الموالات على هذه المعدّمة كثيرة. فالأولى أن تعرّر قدم النفس بوجهٍ يسقط به أكثر تلك السؤالات لئلًا يتشعّب الكلام بكثرة السؤالات و الأجوبة.

۱. م: علت.

أقول: قد صحّ أنّ النفس بسيطة و ليست بعركبةٍ و صحّ أنّ كلّ ما علته التمائة مركبة فهو مركب؛ فلو كانت النفس حادثة لكانت علّتها التامّة التي هي دائمة بدوامها إمّا أن يكون قد كانت موجودة قبل مدوث النفس أو لايكون؛ و الأوّل يتقتضي أن تكون النفس موجودة قبل وجودها، لاستحالة تخلّف المعلول عن العلّة التامّة؛ هذا خلف؛ و الناني لا يخلو: إمّا أن تكون اللك العلّة بسيطة أو مركبة؛ لاجائز أن تكون ابسيطة و إلّا لافتفرت [من] حيث إنها حادثة إلى علّة أخرى، [و] من حيث إنها بسيطة إلى أن تكون ابسيطة أيضاً؛ فتحتاج كلّ علّة بسيطة موجودة معها كذلك إلى لانهاية؛ و هو محال؛ و لاجائز أن تكون مركبة أيضاً حادثه أيضاً حدوث النفس؛ وهو المطلوب.

فإن قيل: لانسلّم آنه إذا كانت العلّة التامّة لوجود النفس موجودة قبل حدوثها، لزم أن تكون النفس موجودة قبل وجودها؛ فإنّه من الجائز أن يكون حدوثها عن تلك العلّة مسوقوقاً على شرط. ثمّ إنّها بعد حدوثها مستغنى في وجودها عن ذلك الشرط و يبقى واجبة الوجود بعلّتها التي قد كانت موجودة قبل حدوثها بحيث لو عدم ذلك الشرط، لما اقتضى عدمه عدم النفس، بلل بقيت موجودة بوجود تلك العلّة؛ و هذا هو رأي الحكماء؛ فإنّهم قالوا: إنّ النفس و إن كانت حادثة مع الأجساد إلّا أنها ليست حادثة بالأجساد؛ لأنّ الجسم يستحيل أن يكون سبباً لشيء لاسيّما ما ليس يجسم، بل سببها هو العقل الغمّال و هو أنه أزليّ أبديّ؛ و البدن إنّما افتقرت " إليه ليكون شرطاً للحدوث لاعلّة و كأنّه شبكة بها يفيض " من العلّة هذا العملول؛ فبعد الوقوع في الوجود بواسطة الشبكة لا يحتاج إلى بقاء الشبكة. هذا خلاصة كلامهم.

۱۶۰> و حاصله يرجع إلى الاعتراض القائل بأنَّ العدوث مغائر للحادث؛ قما يغتقر إليه أحدهما لايلزم أن يكون الآخر مفتقراً إليه؛ فلا يلزم أن يكون الحادث علَّنه مركّبة.

| ۳. م: يكون. | ۳. م: يكون. | ال. م: پکوڻ . |
|-------------|-------------|---------------|

الدام: يكون. ١٥ م: فيحتاج. عمر يكون.

٧. م: يكون. ٩. م: الهتقر، ٩. م: يغييض.

و الجواب أنّ المحدث له أمور ثلاثة: الوجود الحاصل في الحال. و العدم السابق، و كون هذا الوجود مسبوقاً بذلك العدم؛ و الأمر المتعلّق بالعلّة من هذه الثلاثة هو الوجود الحاضر؛ لأنّ العدم السابق لا تأثير للعلّة فيه. لكونه مناقضاً لحصول التأثير؛ و كذلك كون ذلك الوجود مسبوقاً بالعدم كيفية واجبة الحصول للمحدث بشرط حصول الوجود له و إذا كان واجباً، استحال افتقاره بالعدم كيفية واجبة الحصول للمحدث بشرط حصول الوجود له و إذا كان واجباً، استحال افتقاره إلى العلّة؛ فلم يبق إلا أن يقال: المحتاج إلى المؤثّر هو الوجود الحاضر؛ و التقرير المستقصى في بيان هذه القاعدة مذكور في الكتب الفلسفية.

لا يقال: وإذا كان الأمر المفتقر إلى العلّة من المحدث هو الوجود و قد تبيّن أنّه زائد على المهيّة، عاد الإشكال؛ لأنّي أقول: الذي يدلُ على أنّ الوجود في الأعيان نفس المهيّة الخارجية هو أنّه لو لم يكن كذلك لكان إمّا صفة لها أو داخلاً فيها. فإن كان الأوّل <١۶١> وجب أن تكون أ مفتقراً إليها، فوجب أن تكون لها هويّة متقررة في الخارج، مانعة من الشركة قبله؛ وكلّ ما هذا شأنه فهو موجود؛ فللمهيّة وجود قبل الوجود؛ و هو محال؛ و إن كان التاني كانت بسائط المهيّات كلّها مركّبة؛ هذا خلف؛ و الجواب عن شبه القائلين بأنّ الوجود زائد على المهيّة مذكور في الكتب الكلاميّة.

و أمّا القدح في المقدّمة القائلة، إنّ كل ما علّته مركّبة، فهو مركّب؛ فالجواب عنه: أنّا لانسلّم أنّ كلّ واحد من أجزاء العركّب ليس له تأثير في شيء من الهيئة الاجتماعية الني لذلك العركّب. فإن قالوا: إنّه يلزم من هذا \_بناء على أنّ كلّ ما علّته مركّبة فهو مركّب أن تكون الهيئة الاجتماعية مركّبة؛ و المركّب إنّما يكون مركّباً من الأجزاء و هذا يبقتضي أن تكون اللهيئة الاجتماعية هيئة أخرى اجتماعية و يلزم النسلسل. قلت: هذا الكلام إنّما يتوجّه إن لو كانت الهيئة الاجتماعية أمر وجودي زائد على مجموع الأجزاء.

قولهم: «لو لم يكن كذلك، لكان جزء المركّب المسوجود في الخسارج ليس له وجسود في الخارج؛ و ذلك محال، قلت: لجميع الاعتبارات الذهنية، كالتعيين و الوجوب و الامكان و التأثّر

۱. م. یکون. ۲. م: الهیة.

٦. م. يكون

و غير ذلك، فإنّ الشيء العوجود <١۶٢ > إذا أخذ من حيث هو متعيّن أو واجب أو ممكن أو مؤثّر أو متأثّر، كان كلّ واحدة من هذه الأمور جزءاً من ذاته من حيث هو موصوف بذلك الامر الإعتباري و لم يلزم من ذلك أن يكون لهذه الأشياء وجود في الأعيان، كما هو مشمروح في الكتب المبسوطة، فكذا ههنا.

و أمّا ما قالوه من أنّ العلّية و المعلولية لو اتّصف بهما الأمور المعدومة. لكان ذلك قادحاً في مقارنة المعلول للعلّة التامّة. فقد تقدّم الجواب عنه: و أمّا ما بيّنوا به أنّ في الموجودات ما يعدم و أنّ سبب عدمه عدم علّته، فالقول به ممّا لايضر الله في هذا المقام و مع هذا فإنّه مخالطة؛ لأنّ قولهم: «الممكن لايلزم من فرض وقوعه محال» إن عنوا به أنّ المسكن لايلزم منه لذاته محال، أي لا تكون اذاته وحدها سبب للمحال، فهو مسلّم، لكنّه غير نافع في غرضهم، لجواز أن يكون الممكن لذاته ممتنعاً لغيره؛ فلا يصحّ وقوعه مع كونه بحالة لو وقع لما لزم من فسرض وقوعه محالُ على هذا التفسير؛ و إن عنوا به منا هو أعمم من ذلك و هو أنّ الممكن لايلزم منه محال سبواة كانت والله وحدها سبباً لذلك المحال أو لم يكن كذلك مد ١٤٣٠ > فهو مستنع محال سبواة كانت أذاته وحدها سبباً لذلك المحال أو لم يكن كذلك مد عنوا به أمراً نالناً، وإنّا يكون صحيحاً ان لو لم يكن في الممكنات ما هو ممتنع لغيره؛ و إن عنوا به أمراً نالناً، فلابدٌ من إفادة تصوّره أوّلاً لنتكلّم عليه إنا بالردّ و إنا بالقبول.

و امّا ما اعترضوا به على المقدّمة القائلة إنّه لاشيء ممّا هو مركّب نفس بالضرورة و همو قولهم: إنّ ما أحتججت فيه على ذلك مبني على إبطال الجوهر الفرد و ما أبطلته به فهو مصادرة على المطلوب الأوّل؛ فأقول في جوابه: أمّا أوّلاً فإنّ البرهان على هذا المطلوب سمّا لايستنى على إبطال الجوهر الفرد. بل استحالة تحيّز النفس تبتني عليه و ليس هو داخلاً في الفرض الذي نرومه؛ و بتقدير أن يكون امتناع تركّب النفس مفتقراً إلى إبطال الجوهر الفرد. فإنّ الفرض بحصل أيضاً؛ لأنّ الأدلّة على إبطال الجوهر الفرد قويّة لايحتمل الطعن فيه؛ و العجّة المذكورة في إبطاله حجّة برهانية إلّا أنّها محرّفة عن النظم القياسي و قد حذف منها مقدّمات لشهرتها؛

۳ م۰کان

٢. م: لايكون.

١. م: لانصر.

۶. م: العرض.

<sup>0.</sup> م: احتجت.

الرام: المار

فلهذا يتوهّم أنّها مصادرة على المطلوب الأوّل؛ و لو كشف عن نظمها، لكنان هكنذا: لو كنان الجوهر الفرد موجوداً في الأعيان للزم إمّا انقسامه أو استحالة تركّب الحجمية أ و المقدار منه؛ وكلاهما ح١٤٢ > محال.

و إنَّما قلنا: إنَّ أحد الأمرين لازم: لأنَّ الجوهر الفرد متناهِ و كلُّ متناهِ فإمَّا أن يحيط به حدَّ واحد أو حدود أو لايحيط به ذلك: فالجوهر الفرد لايخلو عن أحد هذين القسمين؛ و لاجائز أن لايحيط به؛ لأنَّه إذا ضمَّمنا إليه جوهرين فردين. أحدهما يماشه من جهة اليمنيٰ و الآخر يماشه من جهة اليسري فإن كان ملاقياً لأحدهما أو لكلُّ واحد منهما بالكلِّية؛ فإذا لاقاهما جزء رابع، صار وضع الكلِّ وضع جزء واحد و هكذا لو لاقاهما خامس أو سادس؛ فلا يحصل من تركيبهما مقدار و لا زيادة حجم؛ و هذا هو النداخل و هو محال؛ لأنّها على هذا التقدير لايسبقي بسينهما امتياز بحسب المهيّة و لابحسب لوازمها و لا بحسب عوارضها؛ و كلّ عارض نفرض حصوله. فإنّه بالنسبة إلى أحدهما كهو بالنسبة إلى الآخر و المشترك لايوجب الامتياز؛ و على هذا التقدير يرتفع التعدّد بينهما " و الامتياز في نفس الأمر؛ و هذا ظاهر البطلان؛ و إن لم يكن ملاقياً بالكلّية كان ما يلاقي منه لأحدهما غير ما يلاقي منه الآخر؛ فينقسم؛ و لا جائز أن يحيط به <١٤٥> حدّ واحد أو حدود لوجهين: أمّا الأوّل، فلأنّ كلّ ما أحاط به ذلك كـان مـقداراً و كـلّ مـقدار منقسم؛ فيكون الجزء الذي لايتجزّى منقسماً؛ هذا خلف؛ و أمّا الثاني فلآنه ستىٰ كــان كــذلك. وجب أن يكون إمّا مستديراً أو غير مستدير؛ و كلّ واحد من القسمين يقتضي انقسام الجزء الذي لايتجزّى ـ على ما تقدّم بيانه ـ و هو محال. فيظهر أنّ أحد الأمرين لازم و هو إمّا انقسام الجوهر الفرد أو استحالة تركّب الحجمية و المقدار منه؛ و إنّما قلنا: إنّ كِلّيهما محال، لأنّ الأوّل هو خلاف الغرض و الثاني يقتضي التّداخل و قد تبيّن بطلانه.

فهكذا يجب أن يكون تقرير هذه الحجّة؛ و إنّما حذف منها ما حذف، لظـهور فســاده عــند الحكماء.

قولهم: «كيف يجوز أن يوصف الجوهر الفرد بالتناهي مع أنّ التناهي من اللواحق المختصة

١. م: الحجيّة. ٢. م: يبتها،

بذرات الكتية التي هي منفسمة بالضرورة؟» قلت: لاشك أنّ الجوهر القرد على رأي من يقول إنّ له جهات و جوانب متفائرة؛ فإنّ النقطة التي جعلت مركزاً للدائرة محاذية لجميع أجزاء الدائرة؛ فالمراد بتناهي الجوهر القرد ههنا هو كونه بحالةٍ يصحّ إضافة أمثاله إليه من جميع الجوانب بحيث حكون محصوراً بينها؛ فإن كان التناهي بهذا التفسير ممّا يقتضي انقسامه، فقد حصل المطلوب؛ وإن لم يكن كذلك، كان الإشكال مندفعاً.

و ما قيل بعد ذلك من المعارضة فضعيف جدّاً؛ لآنّي ما ادّعيتُ أنّ كلّ ما له نسبة إلى المنقسم. فهو منقسم، بل ادّعيتُ ذلك في نسبة مخصوصة بالدّليل الذي قرّرتُه و ذلك الدليل لايجري في النسبة المذكورة في هذه المعارضة؛ و ذلك ظاهر عند الاعتبار.

و هذا آخر الكلام على ما قد حرّرته أني المقدّمات الدالّة على قدم النفس؛ و من وقف على ما قرّرتُه إلى ههنا و سلك محجّة الانصاف، علم أنّ القول بقدم النفس لازم عن البرهان المذكور في هذه المقالة و أنّ جميع ما يقال في ذلك منا لايقدح الجزم بصحّته؛ و باللّه التوفيق.

و اعلموا أنّ الذين قالوا بحدوث النفس، فإنهم يمسكوا في إثبات دعواهم بهذه العجة و هي: لو كانت النفس موجودة قبل هذا البدن. لكانت إمّا متعدة أو متكثرة: التالي بقسفيه باطل. أمّا بطلان القسم الأوّل، فلأنها لو كانت متعدّة فعند التعلّق بالبدن إن بقيت <١٤٧ > متعدة. فكلّ ما علمه واحد علمه كلّ واحد و بالعكس؛ هذا خلف؛ و إن لم يبق متُحدة فقد انقسمت و ذلك محال؛ لأنّ الهويتين الصاصلتين بهذه الانقسام إن كانتا حاصلتين فبل ذلك، فقد كانت قبل البدن متعدّدة لا واحدة؛ هذا خلف؛ و إن قلنا: إنهما ما كانتا حاصلتين، كان كلّ واحد منهما من حيت هو هو حادثاً و هو المطلوب؛ و أمّا بطلان القسم الثاني فلانها لو كانت متكثرة لوجب أن يسمتاز كلّ واحدة منهما بما لا يحصل للأخرى؛ و ذلك الامتياز ليس بالمهيّة و لابيلوازمها؛ لأنّ النفوس واحدة منهما بما لا يحصل للأخرى؛ و ذلك الامتياز ليس بالمهيّة و لابيلوازمها؛ لأنّ النفوس الإنسانية لما كانت متحدة بالنوع كانت متساوية في جميع الذاتيات و اللوازم ولا بالموارض؛ لأنّ الاختلاف بالموارض إنّما يكون بسبب القابل و لا قابل للنفس إلّا البدن؛ فالنفس بدون البدن

۱. م: جرأته.

متعلَقة بالبدن؛ هذا خلف؛ و لمّا ثبت استحالة وجود النفس بدون البدن و ثبت أنّ الأبدان بأسرها حادثة ثبت أنّ النفس متوقّفة على البدن و أنّها حادثة و هو المطلوب.

و هذا أجود الوجوء التي قرّرت عليه هذه العجّة و الاعتراضات عليها كثيرة؛ فتما عورضت به «أنّها مبنيّة على اتّحاد النفس الإنسانية حـ١٤٨ > في النوع» و لم يـقيموا عـلى صحّة ذلك برهاناً و إنّا قد نثبت في غير هذا الكتاب أنّ جميع النفوس مختلفة في تمام المهيّة و أنّه لايدخل منها إثنان تحت نوع واحد، بل كلّ واحد منها نبوعه في شخصه و اخترعت لذلك بـرهانا هذه حكايته:

لو حصل في العالم نفسان في نوع واحد لكان اختصاص كلّ واحدة منهما يتدبير بدنها الخاص إن لم يفتقر إلى مخصص، كان أحد طرقي الممكن مترجَّحاً على الآخر لا لمرجَّع و هو محال؛ و إن افتقر إلى مخصص فذلك المخصص؛ إمّا أن يكون ذات النفس أو لازماً من لوازمها أو أمراً خارجاً عن هذين القسمين؛ و الأوّل محال؛ لأنّا فرضنا أنَّ جميع النقوس متشاركة في تمام الذات؛ فيلزم من ذلك أن تكون أ بأسرها أيضاً لبدنٍ واحدٍ و معلوم بالبديهة أنّ ذلك باطل؛ و الثاني محال أيضاً، لوجوب اشتراك النفوس بأسرها في تلك اللوازم بسبب اشتراكها في الذوات و حينتذٍ يلزم أن تكون أ بأسرها مدترة لبدنٍ واحدٍ؛ و الثالث محال أيضاً؛ لأنّ الكلام يعود بعينه في ذلك الأمر في أنّه لم اختصت به تلك النفس دون سائر النفوس <١٤٩ > و يلزم من ذلك التسلسل و هو محال.

و إذا بطل اتّحاد النفوس في النوع بطل ما هو كالأساس لحجّة القاتلين بمحدوث النفس؛ و ليكتفى بهذه المعارضة "الواحدة؛ فإنّ باقي المعارضات مذكور في الكتب المبسوطة.

و أمّا القدح في كبرى القياس، فجوابه: أنّ الكلام إنّما هو في النفوس المختصّة بهذه الأبدان التي نشاهد حدوتهاو أمّا غيرها، فسلم يسقع التسعرض له؛ و هسذا آخس الأجسوبة عسمًا أوردت. من الشكوك. و هنا اعتراض و هو أن يقال: إنّ هذا البرهان إن كانت مقدّماته بعديهية، فعالقادح فسها الايستحقّ العناظرة لوجهين:

الوجه الأوّل: أنّ الدالّ إنّما يدلّ ابما أظهر المعقول؛ فينقدّمه الرياف العيم به المحصم به و ناخده الله الدالّ إنّما يدلّ ابما أظهر المعقول؛ فينا خواف فيه؛ فإذا كان خصمه الاسعترف له بهما يجب الاعتراف به و التيقّن له، فمناظرته ساقط و مجادلته مطروحة. \*

و الوجه الثاني: أنّ هؤلآء القادحين في البديهيات العقلية لا يخلو حالهم من أحد الأمرين: إمّا أن يكون قد جهلوها على ما يدّعون و إمّا أن يكونوا غير جاهلين بها. بل متجاهلين؛ و إن كانوا قد جهلوها، <١٧٠ > فالبديهيات العقلية إذن قد يجهل و إذا كان ليس وراءها علماً أضّع منها، فبأيّ شيءٍ بدل على صحتها؟ و إن كانوا غير جاهلين بها، فهم علماء و مناظرة العالم للتعلّم فاسدة؛ و إنّما يجب أن يقال لهم: «اقرّوا بما عرفتم و اعترفوا بما اضطررتم إلى الاعتراف به فان فعلوا، فهو الأولى؛ و إن استنعوا قان أمكن فيهم التأديب و إلا سقطت المناظرة معهم و الاحتجاج عليهم.

و بالجملة: فليس الغرض من الحكمة تقريرها مع الصعائد، بمل الفرض منها تنبيه ذري الإنصاف على كيفية ما عجب أن يعتقد في حقائق الأشياء وإن لم يكن مقدّمات هذا البرهان بديهية، فظاهر أنها ليست حشية، استحال أن يكون القياس المركّب منها برهانياً و فرضناه كذلك؛ هذا خلف؛ فالحاصل أنّ مقدّمات هذا البرهان إمّا أن تكون مديهية أو لا؛ و على التقدير الأوّل يكون ما ذكرته من السؤالات و الأجوبة ممّا لا حاجة إليه في تصحيحه، فيكون هدراً، و على التقدير الثاني يلزم أن لايتبيّن ممّا قيل في هذه المقالة، تمّت في شهر ربيع الأوّل سنة ١٠٤٧.

٣. م: ياحد.

٣. م: فيقدمه.

٦. م: تدلُّ.

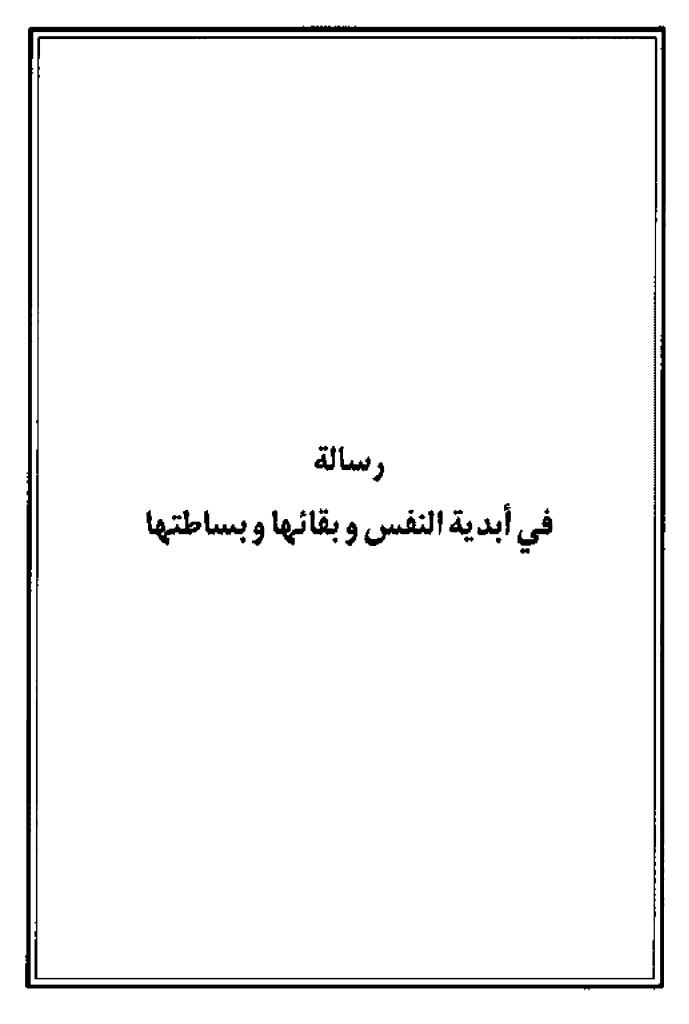
۶ م: ممار

۵ م: لتعلم .

٦. م: مطروحة.

٨ م: يكون.

٧. م: الأشياء.



## بسم الله الرحمن الرحيم

الحمدلله عدد مِنَنه التي المعجز عن عدّها و حصرها و كفاء أنعمه التسي لانستطيع و لو الحمدلله عدد مِنَنه التي النستطيع و أنبيائه استفدنا الوسع في الشكر ـ القيام بواجب شكرها، و الصلوة على ملائكته المقرّبين و أنبيائه و أوليائه أجمعين خصوصاً على محمّد و آله الطاهرين.

و بعد: فإنّ نتائج الأفكار و نغائس الأنظار ممّا يجب إذاعتها لأجل الانتفاع بها و لايمنبغى إخفاؤها عن الراغبين و إنّ قلّ الراغب في طلبها لاستما إذا كانت من أهمّ المطالب العلمية و أنفع المباحث اليقينية لا و قدأ ثبتُ من هذه الأوراق مما القدحه زياد المفاطري و حصلته بفكري و نظري بسرهاناً شريفاً المنطقياً العلى أنّ وجود النفس أبدي و بقاؤها سرمدي و يستدرّج الفي في يستدرّج المقالة على تقرير البرهان؛ لأني قد ذكرتُ في غيرها ما أورده جماعة من الفيضلاء في هذه المقالة على تقرير البرهان؛ لأني قد ذكرتُ في غيرها ما أورده جماعة من الفيضلاء

ا. ب: الذي

الأرب تفجي

٣. ب: النعمة.

۵ ب: لاتستطيع.

٧. الفيم بم ه: النفسية.

۸ ب: اتبت.

١٨٠ القب، بي: مار

۱۱. ب: ردیا.

٨٣. ب: منهيا: الف: منطوياً: ع: منطقاً.

١٥. الف، ب: التصرف.

الله بالمراعدة ما

ع ألف، ب، ب: لو اجت.

الأرافية الأوراد

١٢. القدر ديرهاناً شريفاً.

١٤٪ خ: نتدرّج.

على أمقدماته أمن السؤالات مع الجواب عنها و سا يسكن تسوجيهه عمليها سن غمواسض الإشكالات مع تقرير وجه التخلص منها و من الله تسالي أسستمد محسن السوفيق و أسأله الهداية إلى سواء الطريق إنّه جواد كريم؛ و هذا تقرير صيغة البرهان:

أحد الأمرين لازم<sup>٧</sup> و هو: إمّا أنّ النفس لاتعدم بعد وجودها و إمّا أنّه لايلزم<sup>^</sup> من عدمها بعد وجودها؟ عدم واجب الوجود <sup>١١</sup>. الثاني ١١ منتفٍ فتعيّن الأوّل.

و النفس عبارة عن ذات الشخص الذي 11 يشير إليها كلّ احد 11 يقوله 11: «أنا» حين يعقول لتا: فا هلتُ 12 كذا». «أنا أدركتُ كذا». و إنّما قلت: «أحد الأمرين لازم» لأنّه لو كذبت القضيتان لوجب أن يصدق أنّ النفس تعدم بعد 12 وجودها و يصدق مع ذلك أنّه يلزم من عدمها بعد وجودها عدم واجب الوجود، لكنّ اجتماع هاتين القضيتين عبلى الصدق مستنع 11؛ لأنّه يلزم من صدقهما 11 عدم واجب الوجود؛ لأنّ 11 صدق الملزوم يقتضي صدق اللازم؛ و إذا 11 كان عدم واجب الوجود متنعاً كما ستعرفه بعد أسطر كان 11 اجتماعهما عملى الصدق كذلك و كان 11 اجتماع نقيضهما على الكذب معتنعاً أيضاً؛ و متى 11 كان الأمر كذلك كان أحدهما لازماً لامعالة.

و إنّما قلت: «إنّ الناني منتفٍ» لأنّ النفس إذا ٢٥ عدمت فلايخلو: إمّا أن يكون واجبة الوجود ٢۶

| ير البرهان لأنى قد ذكرت في غيرها ما أورد  | ر اقتصرت في هذ. المقالة على تقر | ۱. الف. ب.، خ:النفس و غيرها و        |
|-------------------------------------------|---------------------------------|--------------------------------------|
| ٣ ب: الستولات .                           | ٣. القدر مقدما.                 | جماعة من الفضلاء على.                |
| 9 غ: صنعة.                                | ۵ ب: أشهد                       | ۴. پ، غ: ـ تعالى.                    |
|                                           | ٨ پ، غ: يلزم.                   | ٧. القب، ب، غ: لازم.                 |
| <ul> <li>١٠ الف، ټ، خ؛ + لازم.</li> </ul> | ا بعد وجودها.                   | ٩. ب: ـ و امَّا أنَّه لايلزم من عدمه |
| ١٣. الف: واحد                             | ۱۲. ب: التي.                    | ١٦. ب: الواجب.                       |
| ۱۶. ب: نقلت.                              | ۱۵. ب: دلنا.                    | ۱۴. ب: لغول.                         |
| ١٩. الف، ب، غ: صدقها.                     | ۱۸. ن: معتنع على الصدق.         | ١٧. الف: _ بمد.                      |
| ۲۲. ب: لکان.                              | ۲۱. پ: ان.                      | ۲۰. ب: فان.                          |
| ۲۵. پ: قا،                                | ۲۴. پ: من.                      | ۲۳. پ: نکان.                         |

٢٤. ب: ـ الوجود؛ الفناء ب، غ: واجب الوجود.

أو ممكنة الوجود. بيان الحصر: أنَّ كلَّ موجود فإمَّا أن تكون حقيقته أ من حيث هي هي قابلة للعدم أو لاتكون كذلك؛ و الأوَّل هو الممكن الوجود و الثاني هو الواجب الوجود؛ و هذا نفي و إثبات؛ فلايكون بينهما واسطة و به يعرف "حقيقتهما.

قإن كان الأوّل فإنه عيقتضي عدم واجب الوجود؛ و هو محال، لما ذكر و يتبيّن استحالته أيضاً بأن يقال: واجب الوجود إن امتنع عليه العدم فهو المطلوب؛ و إن لم يمتنع، بل أمكن، فإن لم يقع حصل المطلوب أيضاً و إن وقع فوقوعه: إنّا أن يكون يسبب أو بغير سبب. لاجائز أن يكون بسبب و إلّا لكان وجود واجب الوجود لذاته متوقّفاً على عدم سبب عدمه، فيكون متوقّفاً على غيره و كلّما يتوقّف وجوده على غيره، فهو ممكن، فيكون الشيء الواحد واجباً الذاته ممكناً لذاته معاً و هو محال؛ لأن كل ما هو ممكن لذاته فإنّ وجوبه بغيره؛ الآله لمّا كان كلّ ممكن لايقتضي لذاته الوجود الواحد الإلكان ممتنع الوجود، كان نا يقتضي لذاته الوجود إلى ماهيته مساوياً لنسبة العدم إليها؛ و إذا كان الأمر كذلك فيان صريح العقل يقتضي الأبان أحدهما لايترجح على الآخر إلّا بمؤثّر منفصل، أعني لمرجّح يكون مغائراً لماهية ذلك الممكن.

و إذا ثبت أنّ كلّ ممكن لذاته فإنّ وجوبه بغيره فنقول: إنّه لايجتمع في ١٦ أمر من الأمور أن يكون واجباً لذاته و لفيره معاً؛ لأنّه حينتنْ يكون واجب الوجود بكلّ واحد منهما و من المعلوم أنّ الشيء إذا وجب وجوده بأمر من الأمور، فإنّه لايتوقّف ١٥ هلى ما عداه؛ فإذا ١٦ وجب وجوده بذاته لم يكن متوقّفاً على غيره؛ فلا يكون لفيره مدخل في وجوده ١٧، و على هذا فقِس الحال إذا وجب وجوده بغيره. فلو وجب وجوده بهما لاستغنى ١٨ بكلّ منهما عن الآخر و هو

| ١. ب: حقيقة.            | ٦. الف: + ممكن الوجود. | ۳ نهرفت.                             |
|-------------------------|------------------------|--------------------------------------|
| ۴. ب: + نان کان.        | ۵. ب: _ فإنه.          | و ن نبين.                            |
| ٧. القب، ب، خ: ان يكون. | ٨ ب: فكلُّما:          | ال بينا واحداً.                      |
| ۱۰. ب: لغيره.           | ١١. الف، پ، خ الوجوب.  | ١٢. الف، غ: ـ و الالكان واجب الوجود. |
| ۱۲. ب: لعضي.            | 14 ٻ: من،              | ۸۵ ب: بترقد،                         |
| ١٤. الفت غ: فاذن.       | ۱۷٪ ن: لي وجوده مدخل.  | ١٨. ﴿ لايستغنى،                      |

ظاهر البطلان.

و لا جائز أن يكون وقوع هذا العدم الممكن بلاسبب؛ لأنّه إن كان هو و الوجود بالنسبة إلى المهيّة متساويين استحال أن يترجّح أحدهما على الآخر إلّا بسبب منفصل و هو خلاف الفرض؛ و إن لم يكونا متساويين بالنسبة إليها، بل كان أحدهما أولى؛ فإن كان الطرف الأولى هو الوجود؛ فمع هذه الأولوية أ إن لم يمكن وقوع الطرف الآخر حصل المطلوب؛ و إن أمكن فلابدً لوقوعه من سبب؛ لأنّه لما امتنع وقوعه بلا سبب حال كونه مساوياً للوجود؛ فلأن يمتنع ذلك حال كونه مرجوحاً هو أولى؛ و إن كان الطرف الأولى هو العدم، فإن لم يمكن وقوع طرف الوجود كان الواجب لذاته معتنعاً لذاته؛ هذا خلف؛ و إن أمكن كان \* وجود الواجب لذاته معتقراً أن إلى علمة خارجة عن ذاته؛ و هو محال.

و إذا كان عدم واجب الوجود لا يخلو عن أحد قسمين: إمّا أن يكون بسببٍ أو لا يكون بسببٍ و كان <sup>ع</sup>كلّ واحد منهما ممتنعاً، كان عدم واجب الوجود ممتنعاً و هو المطلوب.

و إن كان الثاني، و هو أن تكون النفس ممكنة الوجود، فلايخلو، إسّا أن تكـون قــديمة أو حادثة لكنّه يمتنع أن<sup>٧</sup> تكون حادثة؛ و قد اخترعت لذلك برهاناً هذه حكايته؛^

لو كانت النفس حادثة لافتقرت إلى علَّة بها تجب وجودها و هي التي تسمّى <sup>9</sup> علَّة تسامّة؛ و العلم بذلك بديهي؛ و هذه العلة إمّا أن يكون قد كانت موجودة قبل حدوث النفس أو لاتكون موجودة قبل حدوثها؛ و الأول يقتضي أن تكون النفس موجودة قبل وجودها؛ و هو محال.

و إنّما قلت: إنّه يقتضى ذلك؛ لأنّ المعلول يستحيل تخلّفه عن العلّة التامّة و إلّا ' الكان صدوره عنها في وقت دون وقت إن لم يفتقر إلى مخصّص زائد عليها؛ فهو محال: و إن افتقر إلى مخصّص زائد عليها؛ فهو محال: و إن افتقر إلى مخصّص زائد عليها؛ فهو محال: و إن افتقر إلى مخصّص زائد عليها؛ فها نكون تبلك العبلّة تبامّة و قبد فرضت ' الثمّة؛ هذا خلف.

| ٣٠غ: لم يكن.  | ۲ ب، پ: لم یکن. | ٥ الف: الاولق |
|---------------|-----------------|---------------|
| ۶ ب: دو کان.  | ۵ الف: مفتقر.   | ۴. پ: لکان.   |
| ۾ الف پسمي.   | ۸ ب: حکایة      | ۷. ب: ∟أن.    |
| ٦٢. ب: فرضنار | ۱۱. ب: لکان.    | • ۱. ب: ان.   |

و إذا استحال تخلّف المعلول عن علّته ' التامّة لزم أن يكون حال وجود تلك العـلّة يــوجد المعلول، فلو تقدّم وجود العلّة التامّة للنفس على حدوث النفس لوجب أن تكون ' موجودة قبل وجودها و هو ظاهر البطلان.

و الثاني و هو أن لاتكون العلّة التي يجب بها <sup>٣</sup> وجود النفس موجودة قبل حدوثها ينقسم إلى قسمين: لأنّه لايخلو: إمّا أن تكون تلك <sup>٢</sup> العلّة بسيطة أو مركّبة. لا جائز أن تكون<sup>٥</sup> بسيطة و إلّا افتقرت <sup>6</sup> من حيث إنّها حادثة إلى علّة اخرى حادثة و <sup>٧</sup> من حيث إنّها بسيطة إلى أن تكون علّتها بسيطة.

أمّا الأوّل فلاتّه لو ثم تكن للحادث علّة حادثة ^ لكان: إمّا أن ٩ لايفتقر إلى علّة أصلاً و هو ظاهر البطلان أو ١١ يكون مفتقراً إلى علّة دائمة و حينتنّ يكون وجوده في بعض الأحسوال دون بعض ترجيحاً من غير مرجّح و بطلانه ظاهر أيضاً.

و أمّا الثاني فلأنّه لو كان للبسيط علّة مركبة لكان العال ١١ لايخلو عن ١١ أقسام: إمّا أن يكون المعلول لازماً عن كلّ واحد من أجزاء العلّة أو يكون لازماً عن بعض أجزائها دون البعض أو يكون بعض المعلول لازماً عن كلّ واحد منها أو عن بعضها فقط أو يكون لا السعلول و لا بعضه لازماً عن شيء من تلك الأجزاء، لكنّه عند اجتماعها يحصل أمر زائد لم يكن حاصلاً قبل ١٦ الاجتماع يكون هو العلّة لوجود ذلك البسيط أو يكون الأمر كذلك إلّا أنّه لا يحصل لها عند الاجتماع ما لم يكن حاصلاً من قبل.

فهذه أقسام ستّة لامزيد عليها و كلّها باطلة؛ لأنّ الأوّل منها يقتضي أن يجتمع على المعلول الواحد بالشخص ١٢ علّتان مستقلّتان بالعلّية و قد ثبت استحالة هذا.

و ثانيها يمنع من استناد<sup>10</sup> التأثير إلى الكُل؛ فيبقى باقى الأجزاء حشواً لاحاجة إليمها و<sup>15</sup>

| 1. خ: الملة.            | ۲. م: یکون.      | ۳ پ: لهاه ن: بهایجب |
|-------------------------|------------------|---------------------|
| ٣. الف، ب، ب، خ: ـ تلک. | ۵. الف، ب: یکون. | ۶ ب: لافتقرت.       |
| ۷. الف، پ,غ: – ر.       | ٨ بي: لحادثة.    | ۹ ب: + یکون         |
| ۱۰. ب: أن.              | ١٦, ب: المعال.   | ۱۲ وپ: من.          |
| ۸۳. پ: بل.              | ۱۴. ب، يالتشخص،  | ١٥. غ: استاد.       |

هذا خلف.

و ثالثها و رابعها يقتضيان ١٣ أن يكون المعلول مركّباً و قرض بسيطاً؛ و هو خلف أيضاً.

و خامسها يدلُ على أنَّ ذلك المركّب ليس بعلَّةٍ، بل علَّة للعلَّة و الكلام إنَّما هو في العلَّة. ثمَّ إنَّ هذا الأمر الزائد: إن كان عدمياً استحال أن يكون مستقلًا بالتأثير في ما هو موجود و قد فرض مستقلاً بذلك. هذا خلف؛ و إن كان وجودياً و كان مع ذلك بسيطاً. فإنّ 1^ الكلام في صدوره عن تلك العلَّة المركبة كالكلام في صدور المعلول الأوَّل عنها؛ فإن لم يكن بسيطاً. بل مـركباً عـاد القول في كيفية صدور ذلك البسيط عنه: و على التقديرين يكون التسلسل لازماً و هو محال.

و التسلسل عبارة عن أشياء لانهاية لأعدادها. لها تسرتيب إمّــا بـــالطبع أو بـــالوضع و هـــي موجودة معاً في الزمان.

و العلل و المعلولات بهذه الصفة إمّا ترتيبها فظاهر و إمّا وجودها معاً؛ فلأنَّ تأتير العلَّة في المعلول لامعنى له إلّا صدور المعلول عنها: فلو كانت العلَّة في الحال يؤثّر ١٩ في معلولها في ثاني الحال؛ فهي إمّا مؤثّرة ' ` حالَ عدمها أو حال وجودها: فإن كانت العلَّة مؤثّرة حال عدمها رجع حاصل الكلام إلى أنَّ علَّه وجود الممكن هي المعدوم ر ذلك محال: و إن كانت مــؤثَّرة حــالَ وجودها لزم المحال أيضاً؛ لأنَّه لمَّا كان لامعنى لكون العلَّة مؤثَّرة إلَّا صدور المعلول عنها و `` فرض أنها حال وجودها لم يصدر المعلول عنها. لاجرم امتنع أن يوصف حالٌ وجودها بكونها مؤثّرة؛ هذا خلف.

و برهان يطلان التسلسل أنَّه إذا أخذ من بعض تلك المراتب الموجودة إلى لانبهاية جسملة و من المرتبة التي بعدها إلى لانهاية جملة أخرى، فعدد المراتب الموجودة في الجملة النماقصة لابدً و أن يكون أنقص من عدد المراتب الموجودة في الزائدة، لاستحالة ٢٢ أن يكون الشيء مع غيره كهو ٢٣ لامع غيره: فإذا قوبلت المرتبة الأولى من الجملة الناقصة بالمرتبة الأولى من الجملة

> ١٤. الف. ب.غ: ـ و. ١٧. ب: لقضيان.

> ۲۰. ب: أن يؤثر. ۱۹. ب. مؤثر.

٢٢. القب: لإن ۲۳. الف: + كهر.

١٨. الف: + فان.

۲۱. الف رب: + ثد.

الزائدة و كذلك المرتبة الثانية و الثالثة أو جميع العراتب الغير المتناهية وجب أن يكون ظهور ذلك التفاوت إنّما هو من الجانب الغير المتناهي؛ و معنى ذلك أن لا يكون كلّ واحدة من الجملتين بحالةٍ يصدق عليها أنّها لو أ أطبقت على الجملة الأخرى انطبق كلّ جزء منها على جبزء من أجزاء الأخرى بحسب الترتيب، بل توجد في الجملة الزائدة من الجانب الغير المستناهي سرتبة لا يوجد في مقابلتها في الجملة الناقصة؛ و متى كان الأمر كذلك وجب انقطاع الناقصة أسن الجانب الذي فرض أنه غير متناو و إذا وجب انقطاع الناقصة و كانت زيادة الزائدة عليها إنما هو بمرتبةٍ واحدةٍ فقط كانت الزائدة متناهية أيضاً؛ لأنه إذا زاد على المتناهي متناو كان المجموع متناهياً. فالجملتان المفروضتان متناهيتان و قد كان الفرض أنهما غير متناهيتين؛ هذا خلف.

و سادسها يلزم عنه أن يكون الكلّ غير مؤثّر، كما كان كلّ واحد من أفراده غير مؤثّر؛ لأنّه إذا لم يكن لشيءٍ من أجزاء العلّة تأثير في شيء من ذات المعلول، ثمّ بقيت تلك الأجزاء عند اجتماعها مثل ما كانت قبل الاجتماع وجب من ذلك ضرورةً أن لايكون للكــلّ تأثــير أصــلاً؛ و هو عملاً خلاف الفرض.

و إذا ثبت افتقار تلك العلّة من حيث إنّها حادثة و بسيطة معاً إلى أن تكون علّتها كذلك أيضاً. فقد وجب من ذلك أن يكون الكلام في العلّة الثانية كالكلام في الأولى و حسينتُم يكسون أحسد الأمرين لازماً: إمّا الدور و إمّا التسلسل؛ و كلاهما باطلان.

أمّا بيان لزوم أحد الأمرين، فلأنّ العلّة الثانية و ما بعدها إمّا أن يفتقر إلى التي كانت معلولة لها<sup>٧</sup> أو إلى غيرها؛ فإن كان الأوّل لزم الدور و إن كان الثاني لزم التسلسل.

و أمّا بيان بطلان الدور، فلانّه عبارة عن افتقار الشيء إلى ما كان مفتقراً إليه و معلوم أنّ المفتقر إلى الشيء بلي المفتقر إلى الشيء مفتقر ألى ذلك الشيء أيضاً؛ و كذلك لو زادت الوسائط مهما أمكن من الزيادات فيلزم أن يكون الشيء مفتقراً إلى نفسه؛ و بطلانه معلوم بالبديهة. 11

٨ الف: النا. ٢ ي: لوائها. ٣ الف: النا.

الاللف: ٤ ملي. هاب: انها. الأدب: مقال

٧. ب: + اولا. ٨. ب: مفتقراً ٩. ب: ليلزم.

و أمّا بيان بطلان التسلسل، فقد نقدًم.

و إذا يطل الدور و التسلسل وجب بطلان أن تكون العلّة التامّة للنفس التي هي ١١ غير متقدّمة عليها بالزمان بسيطة؛ لأنها ١٢ إذا ثبت أنّه متى كانت بسيطة وجب أن لاينفك عن لزوم ١٢ الدور أو ١٢ التسلسل لها؛ و ثبت أنّ كلّ واحد منهما باطل. لزم من ذلك بالضرورة أن يبطل كونها بسيطة؛ لأنّ بطلان اللازم يدلّ على بطلان الملزوم.

و لا جائز أن تكون تلك العلّة مركّبة أيضاً. لما تقدم من أنّ كلّما كان<sup>10</sup> علّته الثامّة مركّبة فهو مركّب، لكنّ النفس يستحيل أن تكون<sup>16</sup> مركّبة؛ و برهانه من وجهين؛

الوجه الأوّل أنّها لو كانت مركّبة لما ادركت ذاتها؛ و التالي ١٧ باطل فالمقدّم مشله؛ و بسيان اللزوم أنّ العلم بالجزء قبل العلم بالكلّ؛ فلو علمت ذاتها لعلمت جزءها ١٨ أوّلاً. لكنّ ذلك ممتنع؛ لأنّ كلّ مَن علم شيئاً علم أنّه هو الذي علم ذلك الشيء و ذلك علم منه بذاته؛ قبلزم أن تكون مدركة لذاتها قبل إدراكها لذاتها؛ هذا خلف.

الوجه الثاني أنها عالمة بذاتها <sup>19</sup>؛ فلو كانت مركّبة لكان الموصوف بالعلم إمّا بعض أجزائها المفروضة أو كلّها.

فإن كان بعضها فذلك البعض إن لم يكن قابلاً للقسمة الفرضية، فهو المطلوب؛ و إن كان قابلاً لها "\* عاد الكلام في أنّ الموصوف بالعلم إمّا كلّه أو بعضه؛ و لزم التسلسل و هو محال.

و إن كان الموصوف بالعلم كلّ تلك الأجزاء فإن كان كلّ واحد منها عالماً بعلم واحدٍ لزم أن يكون الحال الواحد في الحالة الواحدة في أكثر من " محلّ " واحد؛ و هذا بديهي الامتناع؛ أو بعلوم منغائرة فتكون النفس الواحدة نفوساً كثيرة؛ و هذا خلف. و إن لم يكن كل واحد " عالماً فإن لم يحدث العلم في المجموع لم يكن المجموع عالماً و هو خلاف الفرض؛ و إن حدث العلم

| ١٠. ب: بالبديهية.           | ١١. پ:دهي.                  | ١٢. ب: لأنَّه. |
|-----------------------------|-----------------------------|----------------|
| ١٣. الف، ب، غ: ـ لزوم.      | ۱۴. پ: و.                   | 10. ن: ـکان.   |
| ۱۶. الف، ب: يكون.           | ١٧. ب: الثاني.              | ۸۸. پ: جرها.   |
| ١٩. الفيوريوريورغ: ديداتها. | ۲۰ الفندر عيام هن لهار      | ٣٦. الف: ـ من. |
| ۲۲. پ: کل.                  | ٢٣. اللف، ب.، غ: ركلّ واحد. |                |

فيه فإمّا أن ينقسم العلم بانقسامه أو لاينقسم؛ و كلا القسمين باطل.

أمَّا الأوَّل فلأنَّ علم النفس متعلَّق بالبسائط لا محالة؛ إذ لو كـان مـتعلَّقاً بــالمركّبات فيقط و العلم بها مشروط بالعلم بأجزائها التي هي ' بسائطها ' لكان قد تعلّق بالبـــائط أيضاً و الفرض خلافه؛ و إذا كان كذلك استحال " انقسامه و إلّا لكان بعضه إمّا أن يتعلَّق " بجملة ما تعلّق به <sup>٥</sup>كلّه و يكون<sup>ع</sup> الجزء مساوياً للكلّ و هو محال أو بيعضه فيلزم انقسام المعلوم<sup>٧</sup> و هو خلاف الفرض أو لابشيء^ منه؛ فعند ٩ اجتماع تلك الأجزاء إن حصل العبلم يبذلك المعلوم ازم المنحال مين وجهين: أحدهما أنّه يعود الكلام إلى هذا العلم الحاصل؛ فإن لم يكن منقسماً حصل المنطلوب و إن كان منقسماً عاد التقسيم و لزم التسلسل و هو محال؛ و ثانيهما أنَّه على هذا التقدير لايكون تلك الأجزاء اجزاء " لذلك العلم، بل إمّا أجزاء الصلّة القابلية " أو "" لصلّته "" الفاعلية و قـد فرضت أجزاء له؛ و هذا خلف: و إن لم يحصل العلم به لم يكن هناك علم بذلك المعلوم أصلاً؛ و هو خلف أيضاً.

و أمّا الثاني و هو أن لاينقسم العلم بانقسام ذلك المركّب؛ فلأنّ النسبة التي بين العالم و بين العلم إن كانت لكلِّ واحد من اجزاء المركّب؛ فإن كانت نسبة كلُّ واحد إلى شيء من ذات العالم ١٢ غير ما إليه نسبة الآخر لزم انقسام العلم؛ و إن كانت إلى ذات العلم بأسره كان الشميء الواحمد معقولًا مرّات كثيرة لامرّة ١٥ واحدة بسبب أنّه يلزم أن يكون معلوم كلّ واحد من الأجـزاء هــو المعلوم كما هو لاجزءه " فقط " و هذا القسم محال؛ و إن كانت النسبة لبعض أجزاء المركّب دون البعض لم يكن الكلام إلّا في الذي له نسبة فقط؛ ١٨ فإن كان مركباً عاد الكلام و إلّا فهو نــفس

۱.غ: ـهي.

۴. ب: + به.

٨ الف، خ: المعلول.

٥٠. الف، ب: ١- اجزاء.

١٤. ب: ـ هو لاجزءه؛ غ: لامره.

٦٢. ب: العلية.

۲. ب: بسایط،

۵ ب: دبجملة ما تعلق به.

٨ الف، ب،غ: لشيء

١١. ب: العلية الغابلة.

۱۴. ب: العلم.

١٧. ب: لعط.

١٨. ب: ـ و هذا القسم محال ... فقط،

٣. ب: استحالة.

ع ن: فيكون.

۹. پ؛ فعنلہ

۱۲. ب: داو.

10. ب: الأمرة.

المطلوب؛ و إن كانت النسبة غير حاصلة لشيء ' من الأجزاء كانت جميع الأجزاء خالية عنها: فلا يكون المجموع الذي له نسبة إلى ذات العلم له نسبة إليه؛ هذا خلف.

فتبت بهذا أنَّ النفس بسيطة؛ فيبطل أن تكون علَّتها النامَّة النسي همي غمير سوجودة قمبل حدوثها مركّبة، كما سبق بيانه؛ و قد كان أبطل أن تكون تلك العلَّة أيضاً بسيطة و أبطل أيضاً أن تكون آلعلَّة النامَّة للنفس موجودة فبل حدوث النفس و بطّلان ذلك كلَّه إنّما هو على تقدير أن تكون النفس حادثة؛ فهي إذن قديمة.

و سبب عدم القديم إمّا أن يكون وجود أمرٍ أو عدم أمر؛ فإن كان وجود أمرٍ فلابدّ و أن يتبعه عدم علّة ذلك القديم و كذا لو كان عدم أمرٍ غير علّة القديم؛ إذ لو جاز انفكاك عدم المعلول عن عدم علّته لكان عدمه إمّا أن لايكون بسبب أو بسبب؛ لاسبيل إلى الأوّل لأنّ كلّ حادث لابدّ له من سبب و عدم الشيء بعد وجوده أمر ^ حادث؛ فيفتقر إلى سبب. فبقي أنه بسبب و هو إمّا ذاته أو غيرها و الأوّل محال و إلّا لما وجد؛ فتعيّن التاني؛ و ذلك الفير إمّا أن يكون عدم علّته أو لايكون عدم علّته فإمّا أن يكون عدم وجودياً أو عدمياً.

لاجائز أن يكون وجودياً و إلا لكان إمّا أن يختل لأجل وجوده أمر من الأمور المعتبرة في علّية علّية أو لايختل؛ فإن المم يختل امتنع عدم المعلول، لاستحالة تخلّف الالمعلول عن العلّة التامّة؛ و إن اختل أمر من تلك الأمور فذلك الأمر إمّا أن يكون عدمياً تبدل بالوجود أو وجودياً تبدل بالعجود أو وجودياً تبدل بالعدم؛ و محال أن يكون أحد الأمور المعتبرة في العلّية عدمياً؛ لأنّه إن لم يكن له تأثير في وجود المعلول لم يكن له مدخل في العلّية؛ فيكون حشواً لاحاجة إليه؛ و هذا خلف الأو و إن كان له تأثير في وجوده كان العدم مؤثراً في الوجود و هو ظاهر البطلان؛ فبقي أنّ ذلك الأمر وجودي تبدل بالعدم و هذا القسم يلزم منه حصول المطلوب أيضاً؛ لأنّ ذلك الأمر يكون جزءاً من العلّة

٣. الف، ب، غ: ـ تكون.

3. پ، خ: فيطل.

۱. ب: بشیء.

ه ب دو

۵ ب: وجوده.

۲. ب: عديم.

- -

۸ پ ام

٧. ب: ـ لامبيل.

۹ ب: علیة. ۸۲ الف, پ, غ: دو هذا خلف.

۱۱. ب: تختفه

۱۰. الف، ب: ر إن.

من حيث هي العلمة و إذا عدم الجزء الشيء فقد عدم ذلك الشيء؛ لأنّ المجموع المركّب مس عدّة أشياء إذا عدم واحد منها كان ذلك المجموع من حيث هو ذلك المجموع "قد عدم أيـضاً؛ و هو ظاهر.

و لا جائز أن يكون ذلك السبب عدمياً؛ لأنّه إن كان عدم جزء علّته لزم منه عدم علّته و هو المطلوب؛ و إن لم يكن كذلك عاد التقسيم في أنّه إمّا أن يختلَ لأجله أمر من الأمور المعتبره في العلّية أو لايختلّ و يبطل القسمان بما تقدّم.

فقد اتّضح بهذا البرهان أنّ عدم المعلول إمّا أن يكون بعدم علّته أو بسببٍ آخر يلزم منه عدم علّته؛ و على التقديرين لاينفكّ عدم المعلول عن عدم علّته.

و إذا ثبت أنّ سبب عدم القديم لابدّ أن يتبعه عدم علم ذلك القديم، فأقول: إنّ تلك العلّـة يجب أن تكون قديمة أيضاً؛ لأنّ العمكن القديم لايخلو: إمّا أن يكون بسيطاً أو مركّباً.

فإن كان بسيطاً فيجب أن تكون علّته بسيطة أيضاً على ما عرفت و اذا ً كانت بسيطة امتنع أن تكون حادثة و إلّا لافتقرت لأجل بساطتها إلى أن تكون علّتها بسيطة و لأجل حدوثها إلى أن تكون علّتها حادثة \_كما سبق بيانه \_ و حينئذٍ يلزم إمّا الدور أو التسلسل؛ و هما محالان. كما عرفت.

و إن كان مركباً فيجب أن تكون علته قديمة أيضاً؛ لأنّ كلّ مركب فلابد و أن يكون تركبه عن البسائط و بسائط ذلك المركب لايخلو عن ثلاثة أقسام: إمّا أن يكون كلّها واجبة أو كملّها ممكنه أو بعضها واجباً و البعض الآخر ممكناً؛ لكن لاسبيل إلى الأوّل؛ لأنّ تملك الأجهزاء إذا كانت بأسرها واجبة و الواجب مستفي عن العلّة كان جميع الأجزاء مخنية عن العملة؛ و مستى حصل جميع أجزاه الشيء كان ذلك الشيء واجباً؛ فحينتن ألا يكون حصول ذلك الشيء غنياً عن

٣. ب: ـ الأمر وجودي تبدل... عدم.

١. الف، ب: + هي.

۵. القدر ب: ـ مدم.

۴. ب: ـ أو لايختل.

٣. ن: ـ المجموع،

۸ ن: + منه.

۷ ب و

<sup>2.</sup> الف، ب، ب، غ: إن.

٩. ب: محال،

تلك العلّة و قد فرض مفتقراً إليها؛ هذا خلف؛ فبقي أن يكون إمّا كـلّ واحــد مــن بــــائط ذلك العلّة و قد فرض مفتقراً إليها؛ هذا خلف؛ فبقي أن يكون إمّا كـلّ واحــد مــن بــــائط ذلك المركّب منها واجباً و البعض الآخر ممكناً؛ و على التـقديرين فــلابدٌ مــن أن يكون في جملة بسائط ذلك المركّب ما هو ممكن الوجود؟. أمّا الجزء الصوري الذي هو عبارة عن الهيئة الاجتماعية أو غيره أو هو؟ مع غيره.

و إذا تغرّر "هذا فاعلم أنّ ذلك البسيط لكونه ممكناً لابدّ له من علّة؛ و متى افتقر جزء المركّب إلى علّة كان ذلك المركّب مفتقراً إلى تلك العلّة بعينها، لأنّ الكلّ مفتقر إلى الجزء؛ فاذا افتقر الجزء إلى علّة كان افتقار ألكلّ إليها أولى؛ فكانت علّة لذلك العركّب أيضاً إلّا أنها علّة ناقصه لاتامّة؛ و العلّة الناقصة هي التي يلزم من عدمها عدم المعلول و لايلزم من وجودها وجوده "؛ و تلك العلّة يجب أن تكون بسيطة؛ لأنّ معلولها الذي هو جزء المركّب بسيط "؛ و إذا كان العركّب يفتقر ألى علّة بسيطة و قد عرفت أنّ البسيط يمتنع أن يكون حادثاً؛ فعلّة المركّب يمتنع أن تكون حادثاً؛ فعلّة المركّب يمتنع أن تكون حادثاً؛ فعلّة المركّب يمتنع أن تكون حادثاً؛ فعلّة المركّب

ر إذا ثبت أنّ كلّ ممكنٍ قديم لايخلو: إمّا أن يكون بسيطاً أو <sup>11</sup> مركباً؛ و ثبت أنّه عملى التقديرين يجب أن تكون علّته قديمة <sup>11</sup>؛ فقد ثبت أنّ كلّ ممكنٍ قديم فإنّه إن كان بسيطاً وجب أن تكون علّته النافة قديمة و إن كمان مركباً وجب أن تكون عملته النماقصة قديمة؛ و ذلك هو المطلوب.

و إذا كان الأمر كذلك فإنّ الكلام في عدم علّة القديم الموجود التي وجودها قديم أيسضاً كالكلام في عدمه: و لابدّ <sup>١٢</sup> أن ينتهي الأمر إلى القديم الأوّل الذي هو واجب الوجود لذانه؛ إذ لو لم ينته الأمر إليه لكانت علّة الممكن الموجودة معه في الزمان إمّا أن تكون واجبة الوجود أو ممكنة الوجود؛ فإن كان الأوّل حصل المطلوب و إن كان الثاني فلها أيضاً علّة موجودة معها في

| ۱. ن: ــ من.               | ٦. پ: +و.   | ۳. پ: ـ هو.                       |
|----------------------------|-------------|-----------------------------------|
| آ. ب: تقدر.                | ۵. پ: ذلك.  | ۶. ب: افتقاره                     |
| ۷. پ: و چو ده.             | ۸ بید.پیپیل | ٨ ب: فيقتقر.                      |
| ١٠. القدر ب، غ: ـ لامحالة. | ۸۱ ب: ا     | ١٢. پ، غ: يجب علَّه أن تكرن قدسة. |

۱۳. ب: + و

الزمان؛ و تلك العلّة إمّا أن تكون هذه التي فرضناها معلولة لها أو غيرها؛ و الأوّل هيو الدور المحال و الثانى ينقسم إلى قسمين؛ لأنّه إمّا أن ينتهي إلى علّة غنية عن المؤثّر أو لاينتهي؛ فإن انتهى فذلك الفني آيجب أن لايكون ممكناً و إلّا لاافتقر آ إلى علّة أو قد فرض غنياً عنها؛ هذا خلف؛ و إن أم يكن ممكناً كان واجباً و هو العطلوب؛ و إن لم ينته إلى ما هو غني عن مؤثّر لزم التسلسل في العلل و المعلولات و قد ثبت بطلانه؛ و إن كانت الأقسام اللازمة على تقدير عدم انتهاء جميع الممكنات إلى واجب الوجود بأسرها باطلة كان القول بانتهائها إليه واجباً، و هو المقصود من هذا الدليل.

و إذا انتهى الأمر إلى القديم الأوّل الذي هو ^ واجب الوجود ازم من عدم النفس عدمه و هو خلاف الفرض. فبطل أن يكون سبب عدم القديم هو وجود أمر؛ أو عدم أمر و كون السبب في عدمه عدم أمر و إن كان يظهر بطلانه ممنا أ مضى إلّا أنّى أذكر في بطلانه وجها آخر و هو أن العقال: لو كان سبب عدم القديم هو عدم أمر لكان الاليخلو ذلك الأمر ١٢: إمّا أن يكون حادثاً أو قديماً. لاجائز أن يكون حادثاً؛ لأنّ عدم الحادث بعد وجوده ١٣ لو ١٢ أوجب ١٥ عدم القديم، لأوجب عدمه السابق عليه عدم القديم؛ فلا يكون القديم قديماً؛ هذا خلف. ضلابد و أن يكون قديماً و حينئذٍ يلزم من عدمه عدمُ علّته القديمة و يستهي الأسر إلى القديم الواجب و يسعود الخلف المذكور.

و هذا آخر البيان؛ لأنّ القسم الثاني من قسمًى المنفصلة المذكورة في أوّل البرهان سنتفٍ؛ و بذلك يظهر أنّ الحقّ هو القسم الأوّل و هو أنّ النفس لايعدم بعد وجودها؛ و ذلك ما أردتُ أن أبيّن.

| ١. ب: من.            | ٣. ب: النفس.            | ٣. الف، بيم غ: افتقر.              |
|----------------------|-------------------------|------------------------------------|
| اً. ن: +حادثة.       | ۵, ب: + مو.             | ع. ب: إذا.                         |
| ٧. ب: إذار           | ٨ الف: دهو؛ ب: +هو.     | ۹. ب: في ما .                      |
| ۵۰ ب: آنه            | ۱۱. ب: + <b>لکان</b> ,  | 14. الفء ب، غ: ﴿ ذَلِكَ الْأَمَرِ. |
| ۱۳. <b>ت: وجو د.</b> | ۱۴. الفيدس، س، غ: بالو. | ۱۵. ب: لواجب                       |

فهذا برهان قاطع على أبديّة النفس قد انطوى على أبحاث<sup>ا</sup> شريفة و غرائب نفيسة و هــو ممّا لم أعرف أنّى " سبقت إليه ولا إلى كثير من مقدّماته؛ و مَن أراد أن يتحقّق صحّته و إفضائه " إلى المطلوب فعليه بالآلة التي يستني " المنطق يعتبره " بها؛ و الاستقصاد " فسي سا عمليه سن السؤالات و الأجوبة. فقد <sup>٧</sup> ذكر ته <sup>٨</sup> في غير هذه المقالة. فَلْيُطلب؟ من أماكنه.

والحمدالله ربّ العالمين ١٠ و صلوته ١١ على ١٦ محمّد و آله ١٣ أجمعين إلى يوم الدين ١٣.

۱. ب: ایجاب. ٢. ب: إلى.

5. ب: إلا استفصاء ۵. الف، خ: تعبيره؛ ب: معتبره. ۳. ب: تسمى.

٩. ب: فله يطلب. ۸ ب: فنذکر، ۷ ب: دفقدا ن: قد،

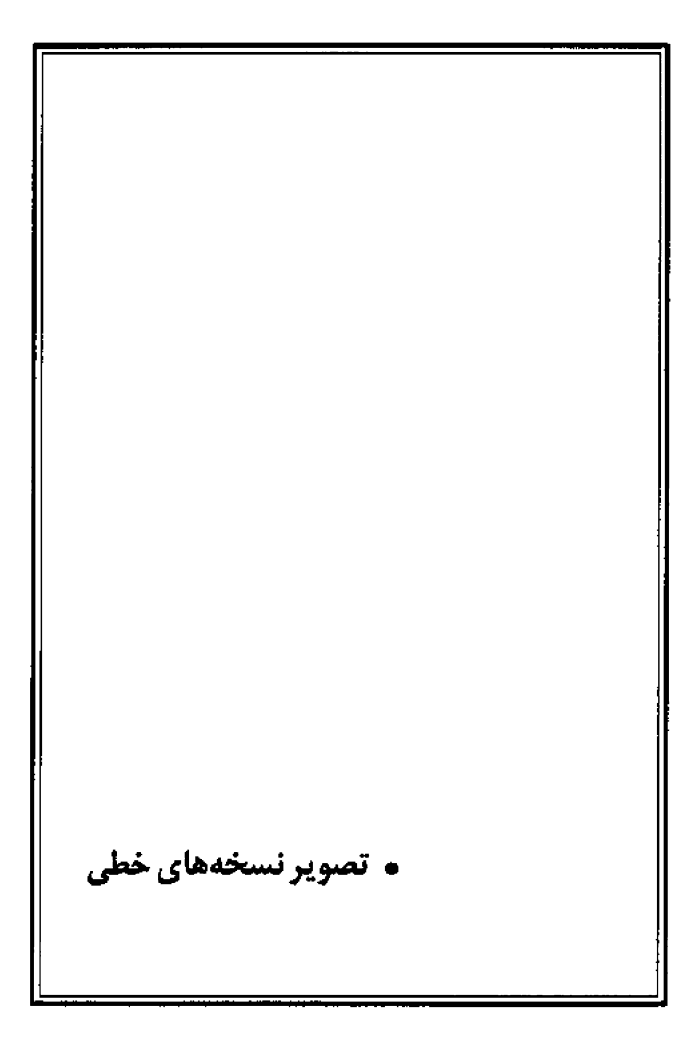
١٤٨ ل: + سيدلا،

١١. ب: و الصلاة و السلام. ١٠. القاء ب: غ: ـ رب العالمين.

۱۳. ن: + و سلامه.

١٤. ب، ب، غ: ـ الى يومِالدِّين؛ الف: + تنت الرسالة في بلدة اصفهان في سنة ١٠٥٤؛ ن: ـ أجسمين ... الدِّين؛ + هذه الزسالة من تصنيف الشيخ المعظم و الحكيم المقدّم قدوة الحكماء اليهوديّين ابزكمونه و منقولة من خطّه و قد كتب في أخرها كنبه مصنَّفه الفقير إلى اللَّه تعالى سعد بن منصور بن سعد بن الحسن بن هبة اللَّه بن كمونه أعانه الله على مراضيه رب اختم بخير برحمتك يا أرحم الراحمين.

٣. ب: افضاء.



مكزى والعضائق يتستناليه وعالن فيقول لتكلموا مانسن

صفحهٔ آغازین نسخه خطی رسالهٔ أزلیهٔ النفس و بقانها (کتابخانهٔ مجلس شورای اسلامی) العقلية اذن مَرجع لما فانطاق المنت الدن عنوالمقالة تمثث فيهمدييعالال

صفحهٔ پایانی نسخه خطی رسالهٔ آزلیهٔ النفس و بقائها (کتابخانهٔ مجلس شررای اسلامی)

وسالة استال دارابن كور فأبد فالنشرخ قذجا واسالمنا الشكراليباع بواحب شكركج والعسلقة طحاطكية المقرين وتنبيا لمر واللنطارة بمداغ إحتها لامؤالاسناء بهاواليبني أخظؤ إمن الراخيين وافاتل الواغب فيطلبها لاسبا إداكانت ف أم المطالب السلية وأنيع الباحث التبيية وقد البت في بن اللطا بعثها وحايك تومه عليا من عوامض إلا ، مع تتوروب المعلق بنها ومن الله استقامس التومني واساله الديم لويتانومواذكوم وبعذا تؤومنسة البريان احوالاي الشمغالان فتتنط بشير الهاكل واحدبتول ( البعلية ) ذاإ أ وإذاكان مع (احب الوجود مشغ اكاستوفرنبغا سطركان امنا

صفحة آغازين نسخه «الف» (كتابخانة خانقاه احمديه شيراز)

اذبعن ليلا النسوية خطاه وتعلامت المتوم ميطل الكيون مسب عمليها و موجه درا فراوطنه اوخالا (المسبب في مدم مدم اوولان) ما الم مطلامة ما معنى الماء في الماكر في مطلانه والمراكز وميا آخ وجوان تبال الم المان مسهده والتارع وحد اولكان الفاقا والأركان مادنا أوتنايا لاجابزان يكون فادتا لآن مرالما دف معدوم ودءا ومب عدم للقاع لاومب عدم السابق طيب القيم طايكون القيم ظوعا الماطيت فخلاجوان نميول فوعا ومينزؤ لميهمن ميدمون ملت العذعة ونيتى ، الأمال المدّاء الوامب وبعودا لحلنا لذكو و صداً أمَّ البيان النالتسم الباني من تسمئ لمنعملة المذكورة فإول الريال سنعت وبدكت يناران الحق موالا ولي وموان النسرلابيدم مجدومونيا وذنك فااردت ان ابتين فغاير بإن فاطع على أوليال الإيزالنش فدانطوي على اعاط خرينة ومواسياتيية وموما المون السبت اليدوكا الي كيرمن منوياتر ومن ارآء ان عقوم رو بمأو الاستنصارتها طيه

تشخيع ولواستقدنا آلومع في الشكر آلفيا مربطب شكما وال عليهالا كنه للعربين والبيال واطلياته اجعين حضومت اعلع وألتالملامرن ومسدخان شايج الافكارونغابر للمسلار باجاذاتها الماللانفاج بعافلا بنولخ لخفافها عن اللجيين وانقلالا فساية طلبها لاستانا كالمنامن للمهالللاكب المطية واختع للنلت الينينية وقدايت فيمنالاوداق مانسه ود التلاي وحسك أنبكت تستاي وماتاش ينياسه اعلىان وجعالله فزيارى ومقافقه أبروينا غلفا فالمغرضة المام والمفار والمارة والمنافئة المنافئة المنافئة المنافذة ال على تروآ لمهان كلف مَددَكت في جيمه الماهد، جيلة مِزَالمشهالا،

صفحة آغازين نسخه «ب» (كتابخانة مجلس شوراي اسلامي)

عيستعمام علانكان يظهرها لانزغامني الالفاذكرني بطهاديتها كثروموا يقال لوكان سيسعوه الندومي ومايرا كان الكان لاعل والمتالام إمالات كون ساء ثا الفيد عالا إن المراملات الان معالا المالية مبدوجد لواسمعنه للفدم لاوب علمه النافة عليه عنه آلفك كالإكن الننيع قليما مفاتيلت فلايد ولت كون فديمًا صينت أبلزم منعلم علته آلفندينه ويتعي لامرال الفديد آلي بيره يعيد الفلف للنكصعم فأأتم ألبيان كان أنستم المثاني ناضو كالمتصلة للذكورة الأ اطللهمان منتف وبذاك يتلمل الكوم والنسا لاول وموان النن المسم بعدوجه مادنات الدنة ان ينيع فيدار مان فالمعط الممآلف والعلوى حليها شهتروغ أيب تنيسه ومويا الرف الىسسالى ولالكرين مقداذهن ادادان يحقق وعذب افسأ القلطان فسليه بالألذ الترتب بالنطق متعزيها والااستقفا خاطيه ونالك لات والاحترض فكالمين فالفالذ فليطلب ت اساكنة والمستعصص ببالمثاليين والعسانة فاليلام عليعل والذامصين

صفحة باياني نسخه «ب» (كتابخانة مجلس شوراي اسلامي)

المنافظ المربي في الواسط المسلم المنافظ المنا

صفحة آغازين نسخه «غ» (كتابخانة غرب مدرسة آخوند همدان)

فان كان أول مسول لفل وروان كان الذكان المها الهداما ومعرود مساول الناف وكلنا تعاذانا عبيكون عنها لتح فيضاعه معلوا لطافع فيها وكالوله وللزورا لعال والاونشواذ اسركانها المنقبله النسلون وأولايتهان انهونياك النف ياوليكون فكناوا أأافت فالعالما فاعترا متهامها عذا خليد عان لميكن عكنا كاوزولها وهطاطان بفائنا فيشالها عطفون وتواج التسلية كالعنا والعاليات سيجيلون اعانه كاليرجان المعوية توله كماها واستالا تنافان المناطبة بالان الهجردية جلنوان كالناف والمتهام الهداجيا والمطلق ووفا كالمائيل وأذا أتهو الفرازاندية لفرانان عاجياله جدازه منعام انتساء ومعدد الانانوف متهك النيكون سبيعة بالتناديم عوصيره المراعة بالمراحكون المسيط على مرعام إمرعات كات ينلرطلل نرمامنوالاك أذكر فيطلان وجاخر وتتوان يتال فركان سبيعتها لكأ خويوبه فيالتكافين المنافئة وكالمساوكة المقارع التهايؤان يكووسها وكالمان عليم لتعارف وبدوج والنجيعة بالمقديم لأمجيه والسابق طيهوم القديم فالتكون المديجة هذاخلف فلابد والتبكران فاعلوه وشاذ ليزيه وعده معم علشرالشاع تريني وأيطافي انقليما لمالجب ويبودا كالعللغكور وهكا الؤائبيان التاحان تالص فاسطلته مصدوجيدها وذفليعا ادوستان اجن فكفامهان فاطعمو إبديتها نشوقنا فارك عليهوالسوالات واللبح بالفندذكريش الماية والمتالز في المنافذ الماركة الم

صفحة باياني نسخه وغ، (كتابخانة غرب مدرسة آخوند همدان)

صفحة آغازين نسخه «ن» (كتابخانة دانشگاه بِيل)

خ*[اعاً شیمزیع وغزاسیفیس*ه وم اعرضيا فيشبغنش إليه ويؤال لنشرم معدماته و مها علمد والبوالات ولها دوم ودوجسكرة وغمينه المعالد ولبطلب مرلع حبجنبه ف واحديسه رسيلحا لمسروجه نواد على سعاع والحالم واعتكرالمعلد بعدوه الحكما عرا م مسواند ام کمایداعا ندلندیما ۱ بحسروجيل ماادحة الرلحميه

واستاروا زارارا حسرمهما كاعروا والقامريء وتنادا والاكارونيا والمناوالالمان المامنيا لامرا لاستاء باولانسو إحماؤيا فرالاسم والكالمات المستال المتساولات الما المغالبة إمطن والعوائد احتال خدري وعواصت لمعودالاولاف يما معهدوا تريع مسيدارته والاشياح كارعها وماعز يومهدهها وخواسر الاسكالات بواد والعالما مغدم الرنسية ما العدارال موالغرض المعجاؤي وهيدا فرم البرعل المدالامر وبوارا الاسركامدم معزوج والوامالة الزوم عدمها معدوج واليا مدوداه بالوجود فام المائ سعناس لاول والمندميان وحاكم الحصالة عاموالها كالمواجد سوارانا مريسول السلا كوالنااه وكريكراء اماطت امداد ورايان أنا وكديب كليعس النا لوصيا والاست فارا السن مدار وودوا والعدول والكرار فراس وما العدوم والمعدود العيد الزوديم إسماء عام المست ظائسين بسواد عرام بدنها عدرول المواولان والم المزع مستويد والاز ووالان ووالان وواسا وودمسا وسنعوذ كال ما اوالا العدف ألك وكان مراوسه ميها على للدب استعامت وسيكا والاوكدكر فالما مرمان واعلكه والما فيست مقدر منه كالما أو المدواه المول أكل واله ل والما الموج والسارية وووعائي وأساف كالهن مها واسفد ورمرت مستهما عاد كالمطالط والم بازود مه و كال فادكر و تبتدل معاله أسدا فاستالوات الود الديوطيلة والمجب اللوباء الماراع ووسعاوه

صفحة آغازين نسخه «پ» (كتابخانة راغب پاشا)

المعرار الأمكرا في المناطقة المنظمة المناطقة المناطقة المنظمة والمنافذة والمنافظة المنافظة والمنافذة والمنافذة والمنافذة والمنافذة والمنافذة والمنافذة والمنافذة والمنافذة المنافحا لخالمة ليسترا وتركعهمني كارامق المختص كالمواطئة والمامية والمداد ومرمسيا جها عذا من والدائر عليا والعرث والعرث والمسترالية وينجال وزار المنظران العرب والمنوات ووفت عللة ووالاستالات الاستراد والتدريد والماسا المدال المسالع والرا والمقرك والمراراتها والدواميا والتعدور بطاويسل والماتيا أوالالتواهول فالمت العود لما من والعس ومن وطال المرض مثلًا والمدن بعدم هندم الدوم والمادوم ! وقد السنب الماد عدم والمركان المودها مرامني المالي الرى عاد وجدالو وادوس وسنس والمناسب عدم التعدم موموم وكالما في المان مبديهم والامنيط والتيم كالمصر وسالسان الديوم الندع طاكرة المذكرة وما علاسليب تطارد والحكوفية عاومدنا فروخ فيدم ومواطشه العدمة ومقاع والمالة وبالولمب أبيرة الملاسالدي ومعا والبيان الالاسلام المسالة كالمرت فالالالال المست ووالعلوالال ال الشافليك وموانط والتدويعه معاموها ووكمكا واشافاليث عفاروا فكام كالعاليمسنت والمعلقة المان المواد والمساعب والافالون المستعد الدروا الكرم فالدوم إراد المعتق مشروصا والمالكون المعيرة الالتحام المناق تبيين واواكاستساء فاطيرين السواع في المعدوك والمقال المطلب الماكم والمورد المرعي والمعروا لعمر المستساء والمن استادا فيلالس مدى كوذ عوم في الا المناكان السناد ألك ليعلق ويخلل منتكافرته ام الوم المسترس الدافون الماعن الداله الماعل ووريد واسترا المال وعول موتر الدوراليكالي والكالكون العام معتان وتداييكا لالم منعاسي تستنه فالمالك موت المكان والمالك للمالية والمستني المالك المالك المالك المالك المالك المالك المالك المالك المالك والمان وا

نمايهها

نامها کتابها و اژگان اصطلاحی

## نامها

**جال**يتوس، ۱۴۰ صاحب كتاب الفوز ← مسكويه تخرالدين بن الخطيب الرازي، ١٩٨

مسكوية، ١٣٨ المعلم الأول ightarrow أرسطو

أبوعلى بن سينا، ١٣٧ أرسطى 176، ۱۷۷ **أفلاطون. ۱۲**۸ ۱۳۸، ۱۴۱، ۱۴۱ أوحد الزمان، ٦٣، ٥٥، ٩٤، ١٠١، ١٢٤ يرقلس، ۱۲۹، ۱۲۰

## كتابها

النجاة، ١٩٢ التواميس، ١٢١

الشقام ۱۴۳ القوز الأصغر، ١٣٨، ١٣٩. المعتبر، ۱۴۶

## وازكان اصطلاحي

التعبور، ۱۸۰، ۱۵۳، ۱۵۸، ۱۵۸

التناسخ، ١٨٢

التناقض. 108

الجسم، 41، ۱۸۶

الجسم الصناحي، ٩٢

الجسم الطبيعي، ١٥٥

الجوهر، 141، 104

جوهر قير جسمائي، ٩٣. ١٠١، ١٢٧

البيوهر القرد، 180، ۱۷۶، ۱۸۸، ۱۸۹

الجهل البسيط. ١٢٧

الجهل المركب، ١٢٧

الحادث ← الحدوث

الحادث الزماني - الحدوث الزماني

الحافظة، ١٥٢

الحالُ، ٩٢، ٨٨، ٩٩

حدّالتام، ٩١

حلّالنافعي، ٩١

الأن. ١٢٢

الألى، ٩٢

الأدراك، ١٥٥

الأعراض. ١٥٧

الأقوال الشارحة، ١٥٢

الأمكان ← الممكن الوجوء

اليسيط، ۱۱۲, ۱۶۲, ۱۷۳، ۲۰۱ ۲۰۲

بقاء نفس الانسان، ۱۳۶

تأثير أزلى، ١١٥

التحليل، ١٥٥

تخلف المعلول من العلَّة، ١١٠، ١١٤، ١١٥، ١١٤،

14.

الترجع من غير مرجّع، ١٢٢

الترجيح بلا (من فير) مرجّع، ١٩١

التركيب، ١٥٥

التسلسل، ۱۲۸، ۲۷۲، ۲۰۸

الثصديق, ١٥٣، ١٧٨، ١٧٩

الحدوث، ۱۲۱، ۱۷۲

الحدوث الذاتي. ١٤٠

البعدوث الزماني، ۱۶۰

المركات الطبيعية. ١٣١

المحركة الدوريّة. ١١٧، ١١٧، ١١٨. ١٣١، ١٣٥

الحلول، ۹۵

الحيوق ١٢١، ١٢١

الخيال، ١٥٢

الخبر، ١٢٠

دليل (حجة) التطبيق. ١٧٠

الدور، ۱۱۲، ۲۰۳

الرسطى ١٢١

الرسوم، ٩١

الزمان، ۱۱۳، ۱۴۲

شرح الإسم، ٩٦، ١٠١، ١٥٦

صفة عرضية، ١٥٢

مبورة، ٩٣

عرض، ۹۳، ۹۶

العقل، ٩٥

العقل الأول، ١٢٠

المقل القمّال، ١٨٠، ١٨٨، ١٨٧

العلم، 44، 100

الملكة، ١١١، ١١٢، ١٩٢، ١٩٢

الْمِلُة الْتَامِة، ١١٠، ٢٠٣، ٢٠٥

الملة القاهلية, ١٥٧. ١٥٩

العناصر الأربعة، 105

القبيخ، ١٢١

الفكر. ١٧٦. ١٨٥

القضية، ١٩٨، ١٧٨

القضية البديهية. ١٧٢، ١٧٩

الكمال، ٩٢

كمال أوَّل، ٩٢. ٩٤. ١٥٥

كمال ثان، ٩٢

المختار، ۱۲۴، ۱۲۶

المسيخ، ١٢١

المزاج، ١٥٩، ١٤٨، ١٧٧

ألمعثنع الوبعود، ١٩٨، ١٩٨

الممكن الوجود، ١٥٤، ١٥٩، ٢٠٧

المنطق، ۱۲۸، ۱۶۹، ۲۱۰

الموجب، ۱۲۶

الموجود، ۱۵۹. ۱۶۰

الموضوع، ٩٣، ٩٧، ١٠١

المهيّة، ١٧٩، ١٨٩، ١٨٩، ١٩٩

النبخ، ۱۲۰

النفس الأنسانيَّة، ٩٤، ١٠١، ١٠٥، ١٢٠، ١٣٢، ١٣٨،

ስትር ዕፅ/<sub>ት</sub> የድር የፕሬ የፕሬ ተድር

النفس الحيوانيّة، 100

النفس الفلكيّة. 100

النفس النباتيَّة، ١٠١

الواجب الوجود، ١٠٢، ١٠٣، ١٠٨، ١٠٨، ١٠٨،

111, 611, 771, PGI, YPI, PPI, VIT, AIT

الوجوب، ۱۸۳ م. ۱۰۸ ۱۰۷ م. ۱۸۸ ۱۸۸ م۲۲ ۱۸۷

الوجود، ۹۵، ۱۰۲، ۱۰۵، ۱۰۷، ۱۰۹، ۱۲۲، ۱۵۹،

144 .124

الوجود الذمني، ٩٥٠، ١٥٩

الوجود العيني، ٩٥. ١٥٩

الهيئة الاجتماعية، ١٢٨، ١٧٣، ١٨٧

الهيولي، ۱۲۷، ۱۲۰، ۱۲۷

## كتابنامه

داینکمونه، سیدجعفر سجادی، دایرة السعارف بنزرگ اسلامی ج۲، زیبر نظر کاظم سوسوی بجنوردی.

انبات و اجب در منتخباتی از آثار حکمای الهی ایر آن از عصر میر داماد و میرفندر سکی تاعصر حاضر، رجبعلی تبریزی، ج ۱، تهیه و تحقیق و مقدّمه و تعلیق سید جلال الدین آشتبانی، سقدّمهٔ هانری کربن، قم، مرکز نشر انتشارات دفتر تبلیغات اسلامی، ۱۳۶۳ش.

احوال و آثار نعیر الدین طوسی، محمدتفی مدرّس رضوی، تهران، بنیاد فرهنگ اینوان، ۱۳۵۴. ۱۳۵۴ش.

احیای حکمت، علیقلی فرچهای خان، ج ۲، مقدمهٔ غلامحسین ابراهیمی دینانی، تصحیح و تحقیق فاطمه فنا، تهران، احیاء کتاب دفتر نشر میراث مکتوب، ۱۳۷۷.

از خزاین ترکید، مجنبی مینوی، مجلهٔ دانشکدهٔ ادبیات، ش۱، سال چهارم، فروردین ۱۳۳۶. اسرار المحکم، هادی بن مهدی سبزواری، ج۱، مقدّمه و حواشی میرزا ابوالحسس شعرانی و تصحیح سید ابراهیم میانجی، تهران، کتابفروشی اسلامیه، ۱۳۵۱ش.

الإشار ات و التنيهات مع المشرح لنصير الدين طوسي و شرح المشرح لقطب الدين المراذي، ابن سينا، ج ٢، تهران، دفتر نشر كتاب، ٣٠٣ اق. الواح عمادی در مجموعه مصنفات شیخ اشراق، شهابالدین سهروردی، ج ۳، تصحیح و تحشیه و مقدّمه سیدحسین نصر و مقدّمهٔ هانری کربن، تهران، پیژوهشگاه عبلوم و میطالعات فیرهنگی، ۱۳۷۳ش.

بدايع الحكم، أقاعلي مدرّس زنوزي، تصحيح احمد واعظى، تهران، الزهراء، ٣٧٤ اش.

پرتونامه در مجموعه مصنفات شیخ اشراق، شهابالدین سهروردی، ج۳، تصحیح و تحشیه و مقدمه سیدحسین نصر و مقدّمهٔ هانری کربن، تنهران، پنژوهشگاه عنلوم و منطالعات فنوهنگی، ۱۳۷۳ش.

تاريخ علماه بغداد المسمئي بمنتخب المختار، ابوالمعالي محمد بين رافع سيلامي، تصحيح و تعليقه عباس غراوي، بفداد، مطبعة الأهالي، ١٣٥٧ق/٩٣٨م.

تعدیل المعیار فی نقد تنزیل الأسرار در منطق و مباحث الفاظ، نصیرالدین طوسی، تصحیح عبدالله نـورانـی، بـهاهـتمام سهدی محقق و تـوشیهیکو ایـزرنسو، تـهران، مـؤســـه سطالعاتی دانشگاه مك گیل، شعبهٔ تهران، ۱۳۵۲ش.

تعليقات، ابونصر فارابي، تحقيق و مقدّمه و تعليقه جعفر آل ياسين، تهران، حكمت، ١۴١٧ق. تلخيص مجمع الآداب في معجم الألفاب، عبدالرزاق بـن أحــمد بـن الفــوطي، ج ۴، تــحقيق مصطفى جواد، دمشق، مديرية إحياء التراث القديم، ١٩۶٢م.

تلخیص المحصل معروف به نقد المحصل به انضمام رسائل و فوائد کلامی، تصیرالدین طوسی، به اهتمام عبدالله نورانی، تهران، مؤسسهٔ مطالعات اسلامی، شمیهٔ تنهران با همکاری دانشگاه تهران، ۳۵۹ش.

التلويحات در مجموعه مصنفات شيخ اشراق، شهابالدين سهروردی، ج ۱، تصحيح و تحشيه و مقدّمه سيدحسين نصر و مقدّمة هانری کربن، تهران، پــژوهشگاه عــلوم و مـطالعات فــرهنگی، ۱۳۷۳ش.

تنقیح الأبحاث للملل الثلاث، سعدین منصور ایس کمونه، تنصحیح و مقدمه سوشه پسرلمان، آمریکا، جامعة کالیفورنیا، ۱۹۶۷م. التنقيحات في شرح التلويحات، سبعدين سنصور ابسزكمونه، تنصحيح سبيدحسين صوسوى، پاياننامة دكتري الهيات و معارف اسلامي، دانشگاه تهران، ۱۳۷۵ـ۱۳۷۵ش.

جذو ات و مواقبت، با حواشی مصنف و حکیم الهی ملاعلی نوری، میرداماد، تصحیح و تحقیق علی اوجیی، تهران، میراث مکتوب، ۱۳۸۰ ش.

الجديد في الحكمة، سعدين منصور استكمونه، مقدّمه و تحقيق حميد مبرعيد الكبيسي، بغداد، إحياء التراث الإسلامي، ١٤٠٣ق/٩٨٢م.

«حکمت اشراق ر فرهنگ ابران»، مجموعه مقالات دکتر محمد معین، محمد معین، ج ۱، تهران، مؤسسه انتشارات معین، ۱۳۶۴ش.

الحكمة المتعالية في الأسفار العقلية الأربعة، محمد بن ابراهيم صدرالدين شيرازي، ج ١، ٢، ٣. ٤. ٨، ٩، بيروت، دار إحيام التراث العربي، ١٤١٠ق/٩٩٠٩م.

اللحو ادث المجامعة و التجارب النافعة في المائة السابعة، عبدالرزاق بن أحمد بن الفوطى، تصحيح و تعليق و مقابله مصطفى بن جواد، بغداد، المكتبةالعربية، ١٩٣١ق/١٩٣٢م.

حواشى ابن المحرومة على كتاب تنقيح الأبحاث للملل الثلاث، ابن المحرومة، تحفيق و مقدّمة حبيب باشا، لبنان، التراث العربي المسبحي، ٩٨٤م.

دانشنامهٔ ایران و اسلام، ج۶، زیر نظر احسان بارشاطر، تهران، بنگاه ترجمه و نشر کتاب. دربار هٔ نفس، ارسطو، ترجمهٔ علی مراد داودی، تهران، انتشارات حکمت، ۱۳۶۶ ش.

دراهٔ التاج لغراهٔ الدیاج، قطبالدین شیرازی، ج۵، به کوشش و تصحیح سید محمد مشکوه، تهران، و زارت فرهنگ، ۱۳۱۷-۱۳۳۰ش.

الذريعة إلى تصانيف الشيعة. محمدمحسن أقابورگ طهراني، بـيـروت، دارالأضــواء، ٣٠٣ اق/ ١٩٨٣م.

رحیق مختوم، بخش سوم از جلد درم، عبدالله جوادی آملی، تنظیم و تدوین حمید پارسانیا، قم، مرکز نشر اسراء، ۱۳۷۶ش/۴۱۸ق.

رسالهٔ وحدت از دیدگاه عارف و حکیم، حسن حسنزادهٔ آملی، تهران، فجر، ۱۳۶۲ش.

الرسالة اللدينة در مجموعه رسائل الإمام الغز الي، أبوحامد محمد غزالي، ج ٣، بيروت، دارالكتب العلمية، ٢٠۶ اق/٩٨۶م.

روضة الطالبين وعمدة السالكين درمجموعه رسائل الإمام الغز الى، ابوحامد محمد غزالى، ج ٢. بيروت، دارالكتب العلمية، ۴۰۶ اق/۹۸۶ ام.

ربحانة الأدب في تراجم المعروفين بالكنية أو اللقب، ميرزا محمدعلى مدرّس، ج ٨، تسهران، خيّام، ١٣۶٩ش.

سه سنت فلسفی گز ارشی از فلسفه های هندی، چینی و بهودی، نینان اسمارت، وینگ زای جان و شلومو پینز، ترجمهٔ ابوالفضل محمودی، قسم، سرکز انتشارات دفتر تبلیغات اسلامی حوزهٔ علمیه قم، ۱۳۷۸ش.

شرح المنظومه، ج ۲، قسم الحكمة غورالفرائد و شرحها، هادى بن مهدى سبزوارى، تعليقه حسن حسنزادة أملى، تقديم و تحقيق مسعود طالبي، تهران، نشر ناب، ۲۱۳ق/۹۹۲م.

شرح حكمة الإشراق، قطب الدين شيرازي، جاب سنكي، قم، بيدار، ١٣١٥.

. شرح الهدایة الأثیریة، محمد بن ابراهیم صدرالدیس شیرازی، بسیجا، افست از روی چاپ سنگی، ۱۳۱۳ق.

شو اكل المحور في شرح هياكل النور در ثلاث رسائل، جلالالدين دواني، تحقيق سيداحـمد تويسركاني، مشهد، مجمعالبحوث الإسلامية، ۴۱۱ اق.

صبح الأعشى، ابوالعبّاس احمد القلقشندي، ج ١، قاهره، دارالكتب الخديوية، دارالكتب السلطانية، ١٣٣٨ق/٩١٩م.

طبقات أعلام الشيعة القرن السابع (الأنوار الساطعة في المانة السابعة)، محمدمحسن أقابزرگ طهراني، تحقيق علىنقي منزوي، بيروت، دارالكتاب العربي، ۹۷۲م.

عيون مسائل النفس، حسن حسنزادهٔ أملي، تهران، اميركبير، ١٣٧١ش.

عيون المسائل، ابونصر فارابي، دهلي، بينا، ١٣١٢ق.

الغوز الأصغر، ابوعلي ابن مسكوبه وازي، مقدّمه و تحقيق صالح عظيمه، پاريس، الدار العربية للكتاب، ۱۹۸۷م. فهرس المخطوطات العربية في مكتبة الأوقاف العامة في بغداد، عبدالله الجبوري، ج ۴، بغداد، مكتبة الإرشاد، ۹۷۴م.

فهرست کتابهای خطی کتابخانهٔ مجلس سنا، محمدتقی دانشپژوه و بهاءالدین علمی انسواری، ج ۱، تهران، بیتا.

فهرست مخطوطات دار الكتب الظاهرية، علم الجغرافية و ملحقاته، ابراهيم خوري، دمشـق، مجمع اللغة العربية، ١٣٨٩ق /٩٤٩م.

فهرست الفیائی کتب خطی کتابخانهٔ مرکزی آستان قدس رضوی، محمد آصف فکرت، مشهد، کتابخانهٔ مرکزی آستان قدس رضوی، ۱۳۶۹ش.

ههرست کتابخانهٔ مجلس شور ای ملی، عبدالحسین حائری، ج ۵، ۹، تهران، کتابخانهٔ سجلس شورای ملی، ۱۳۴۵ش.

فهرست کتابخانهٔ اهدائی آقای سیدمحمد مشکو هٔ به کنتابخانهٔ دانشگاه تیهر آن، سحمدتقی دانشهزرد، ج۲، بخش ۱، کتابهای فلسفی، عرفانی، کلامی، تهران، دانشگاه تهران، ۱۳۳۲ش.

فهرست نسخه های خطی کتابخانهٔ دانشکدهٔ الهیات و معارف اسلامی دانشگاه تسهران، سید محمدبافر حجّتی، تحقیق و نظارت محمدتفی دانش پژوه، تهران، ۱۳۴۵ش.

کشف الظنون هن أسامی الکتب والفنون، حاجی خلیفه، ج ۱، ۲، ۵، بیبروت، دارالفکس، ۱۴۰۲ق/۱۹۸۲م.

گوهر مواد، عبدالرزاق لاهیجی، تصحیح و تحقیق و منقذمه زیــنالعــابدین قــربانی لاهـــبجی، تهران، ســازمان چاپ و انتشارات وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی، ۱۳۷۲ش.

لمعات الهيه، ملاعبدالله زنوزي، مقدّمه و تصحيح سيد جالالالدين أشتياني، پيشگفتار سيدحسين نصر، تهران، انجمن فلسفه ايران، ١٣٩٧ق.

ماجرای فکر فلسفی در جهان اسلام، غلامحسین ابراهیمی دینانی، تهران، طرح نو، ۱۳۷۶ش. المباحث المشرقیة فی علم الإلهبات و الطبیعیات، فخرالدین رازی، ج ۲، تحقیق و تعلیق محمد معتصم بالله بغدادی، بیروت، دارالکتاب العربی، ۴۱۰ اق/۹۹۰م. العبدا و المعاد، محمد بن ابراهیم صدرالدین شیرازی، مقدمه و تنصحیح سید جالالالدین آشتیانی، بیشگفتار سیدحسین نصر، تهران، انجمن فلسفهٔ ایران، ۱۳۵۴ش.

المشارع و المطارحات درمجموعه مصنفات شیخ اشراق، شهابالدین سهروردی، ج ۱، تصحیح و تحشیه و مقدّمه سیدحسین نصر و مقدّمهٔ هانری کنربن، تنهران، پنزوهشگاه عبلوم و مطالعات فرهنگی، ۱۳۷۳ش.

المطالب المهمة من علم المحكمة، سعدين منصور ايينكمونه، شمارة ٩٠١، نسخة خطى كتابخانه مركزي أستان قدس رضوي.

المطالب العالمة في العلم الإلهي، جلالالدين دواني، ج٧. تحقيق أحمد حجازي سقا، بيروت، دارالكتاب العربي، ٢٠٧ ق/٩٨٧ ام.

المعبّر في الحكمة، ابوالبركات بغدادي، ج٢، اصفهان، جامعة اصفهان، ١٣٧٣ش.

همعمای جذراصم نزد متطقدانان قرن هفتم، خردنامهٔ صدر، احد فرامرز قراملکی، ش هفتم، خرداد ۱۳۷۶.

همممای جفر اصبم در حوز هٔ فلسفی شیر از ۱۰ خردنامهٔ صدر ۱،۱ حد فرامرز فراملکی، ش چهارم، تیر ۱۳۷۵.

منهج الرشاددر منتخباتی از آثار حکمای الهی ایر آن از عصر میرد امادو میرفندر سکی تاعصر حاضر، ملانعیما طالقانی، ج۳. تهیه و تحقیق و مقذمه و تعلیق سیدجلال الدین آشستیانی، مقدّمه هانری کربن، مشهد، انتشارات انجمن فلسفه، ۳۵۵ اش.

موسوعة اليهود و اليهودية و الصهيونية، عبدالوهاب المسيري، ج ٢، بيروت، دارالشروق، ١٩٩٩ش.

موسوعة فلاسفة و متعبولة اليهودية، عبدالمنعم الحقني، بيجا، مكتبة مدبولي، ١٩٩٤م.

مؤرخ العراق ابن الفوطى، محمدرضا الشبيبي، عبراق، مطبعة المجمع العلمي العبراقي، ١٣٧٨ق/٩٩٨م.

النجاة في الحكمة الإلهية، ابن سينا، مصر، بينا، ١٣٥٧ق/٩٣٨م.

النجاة من الغرق في بحر الضلالات، ابن سينا، وبرايش و ديباچه محمدتقى دانش پژوه، تهران، دانشگاه تهران، ۱۳۶۴.

النفس من كتاب الشفاه، ابن سينا، تصحيح حسن حسن زادة آملي، قم، مركز نشر مكتب الإعلام الإسلامي، ١٣٧٥ ش/١٤١٥ ق.

نهایة الکلام فی حل شبهة کل کلامی کاذب، جلالالدین دوانی، تصحیح احد فرامرز قراملکی، در نامهٔ مفید، ش۵، سال دوم، بهار ۱۳۵۷، قم، دارالعلم مفید.

هدیة العارفین أسماه المؤلفین و آثار المصنفین من کشف الظنون، اسماعیل پاشا بغدادی، ج ۱، بیروت؛ دارالفکر؛ ۴۰۲ ق/۹۸۳ ام.

Encyclopaedia Judaica, M. Per, Jerusalem, Library of Congress catalog.

Geschichte der Arabischen Litteratur, Carl Brockelmann, Leiden, E.J. Brill, 1937.

"The Illuminationist Tradition", History of Islamic Philosophy, Hossein Ziai, Edited by seyyed Hossein Nasr and oliver Leaman, Tehran, Arayeh cultural Ins.